
JUTTA HELD

Chagall, Die Revolution

Als Chagall 1922 nach Berlin, kurz darauf nach Paris zog, wo er 

schon 1910 bis 1914 studiert hatte, verließ er sein Land freiwil­

lig, nicht als politisch Verfolgter und nicht, weil er die Revolu­

tion abgelehnt hätte. Er suchte aber für seine künstlerische Ar­

beit freiere Verhältnisse, entschieden auch materiell günstigere 

Bedingungen, und vielleicht fühlte er sich auch - nach seinen 

Erfahrungen in Witebsk — den sich abzeichnenden kulturpoliti­

schen Auseinandersetzungen nicht gewachsen. Trotz dieser 

freien Entscheidung, und obwohl er stets betonte, wieviel er 

Frankreich, der französischen Kunst und Kultur verdankte, 

äußerte er noch 1973, als er als alter Mann noch einmal Moskau 

wiedersah, er habe sich wie ein entwurzelter Baum gefühlt, der 

in der Luft hängt, seit er Rußland verließ.

Als Jude im zaristischen Rußland war er noch an Gesetze ge­

bunden gewesen, die der jüdischen Bevölkerung, jedenfalls 

ihren unteren Schichten, aus denen Chagall stammte, verboten 

oder doch erschwerten, ihre Siedlungsgebiete zu verlassen. Daß 

Chagall sein Leben lang Menschen, Tiere und Gegenstände sich 

in die Lüfte erheben ließ, daß er den Kopf eines Menschen sei­

nem Körper vorausschickte oder umgekehrt, ist sicher auch als 

Reaktion auf die Beengtheit der Verhältnisse im elementar 

räumlichen Sinne zu verstehen, auf die Immobilität, zu der er in 

seiner Jugend verurteilt war und der er früh schon, in seiner Ma­

lerei, symbolische Grenzüberschreitungen entgegensetzte.

Die andere Seite aber war Chagalls intensive Bindung an die 

russische Heimat, vor allem an Witebsk, wo er geboren war, an 

die jüdischen Traditionen und Riten, die den Alltag strukturier­

ten und ihm einen metaphysischen Sinn gaben, der seine Ärm­

lichkeit überglänzte. Chagall war nicht religiös an das Judentum 

gebunden, aber es bedeutete für ihn den lebendigen, unauflös- 

192

Originalveröffentlichung in: Brandt, Reinhard (Hrsg.): Meisterwerke der Malerei : von 
Rogier van der Weyden bis Andy Warhol, Leipzig 2001, S. 192-205 
Online-Veröffentlichung auf ART-Dok (2026), 
DOI: https://doi.org/10.11588/artdok.00009958



liehen Zusammenhalt, der ihn mit seiner Familie und der jüdi­

schen Gemeinschaft verband.

Mit der Entfernung aus diesen Traditionen hat sich der Rea­

litätsgehalt von Chagalls Kunst mit den Jahren merklich ver­

flüchtigt. Doch wenn er Signale aus der alten Heimat wahr­

nahm, aktualisierte er das Repertoire seiner Bilder und erfand 

neue Bildtypen, in denen er die konkreten Ereignisse verarbei­

tete. In seinen Gedichten, die er in den frühen dreißiger Jahren 

schrieb, werden immer wieder seine Stadt und sein Volk ange­

rufen. M'as-tu oublie, ma ville / J'entends tes eaux dans mon 

corps / Assis sur tes bancs j'esperais / ton appel. Weder Frank­

reich noch die USA, seine Exilländer, haben seiner Kunst ver­

gleichbare Impulse gegeben und ähnlich konkrete Spuren in sei­

nen Gemälden hinterlassen. So reagierte Chagall 1938 mit 

seiner Weißen Kreuzigung auf die Judenverfolgungen. Der 

Zweite Weltkrieg, vor allem der deutsche Überfall auf die So­

wjetunion, beschäftigte ihn in einer ganzen Reihe von Zeich­

nungen, Graphiken und Gemälden weit über das Kriegsende 

hinaus. Aber bereits zuvor fühlte sich Chagall veranlaßt, erneut 

und in einer aktuellen Perspektive die russische Geschichte zu 

reflektieren, nicht nur die immer wieder in seinen Bildern ge­

weckte Erinnerung an die Witebsker Alltagsgeschichte, die lon- 

gue duree geschichtlicher Erfahrungen, sondern den großen 

Aufbruch aus dieser archaischen Welt, die Oktoberrevolution. 

Das war 1937, zwanzig Jahre nachher, zur Zeit der Weltausstel­

lung in Paris, wo neben dem deutschen und spanischen vor al­

lem der sowjetische Pavillon Aufmerksamkeit erregte. Chagall, 

der am Trocadüro wohnte, ganz in der Nähe des Geländes, wo 

die Ausstellung stattfand, hat ihn mit Sicherheit besucht. In 

demselben Jahr malte er sein Bild Die Revolution. Mit dem 

großen Format und der dreiteiligen Komposition, die so straff 

gegliedert ist wie selten ein Bild von Chagall, formuliert er be­

reits einen besonderen Anspruch.

Die Oktoberrevolution konnte 1937 ihren zwanzigsten Jah­

restag begehen, zu dem in Paris eine Reihe von Feiern stattfan­

193



den. 1918, als die Revolution ein Jahr alt war, hatte Chagall in 

Witebsk die Festdekorationen entworfen und die Künstler, 

Schildermaler und Anstreicher mobilisiert, sich an der Aus­

schmückung der Stadt zu beteiligen und mit den Bildern, Fah­

nen und bunten Farben die eigenen Erwartungen und Hoffnun­

gen kundzutun. Mehr noch als mit diesen kollektiv gestalteten 

Dekorationen hatte Chagall mit seinem Aufbau einer Kunst­

schule in Witebsk, in die er die Arbeiter- und Bauernkinder 

holte und auf dem Marktplatz mit ihnen gemeinsam malte, die 

Kulturrevolution mitgetragen, die die Fähigkeiten eines jeden 

wecken und fördern wollte, so daß Rußland binnen kurzem 

eine Kulturnation ohnegleichen sein würde. So war das Ziel, das 

Chagall enthusiastisch verkündete, und vieles davon ist ja in der 

Tat realisiert worden.

1937, aus der Distanz, hat Chagall ein Bild der Revolution ge­

malt, wie es ihm damals, als er selbst beteiligt war, in dieser Pro­

grammatik nicht möglich gewesen war. In der 1937 ausgeführ­

ten Form ist dieses Revolutionsbild nicht erhalten. Chagall hat 

es später, vermutlich 1943 und in den fünfziger Jahren, in drei 

Teile zerschnitten und diese Teile erheblich überarbeitet und 

damit auch konzeptionell verändert. Die Komposition von 1937 

und ihre Genese ist nur aus mehreren Vorzeichnungen und vor 

allem einer Ölskizze rekonstruierbar. Nur diese Version von 

1937 soll uns hier beschäftigen (Farbtafel).

Im linken Bildteil drängt die Masse des Volkes voran, Bauern 

drohen mit ihren Gewehren und schwingen rote Fahnen. Der 

rechte Bildteil zeigt hingegen eine Welt des Friedens und des 

Glücks. Auf dem Dach eines Bauernhauses lagert ein Liebes­

paar, eine rote Fahne breitet sich vor der Sonne aus, und ein 

Bläser spielt im Fluge. Oben sitzt der Maler an seiner Staffelei, 

zwanglos treten Bauern hinzu und sitzen in kleinen Gruppen 

mit ihren Tieren zusammen, Musiker spielen ihre Instrumente. 

Am oberen Rand hat Chagall den Übergang zwischen beiden 

Bildseiten inszeniert: Vor dem Hintergrund roter Fahnen zieht 

ein Hirte, die Flöte blasend, mit seinen Tieren auf die Gruppen 

194



mit dem Maler und den Musikern zu. Der aufständische Bauer 

verwandelt sich in die alte Figur des arkadischen Friedens und 

utopischen Glücks.

Vergleichsweise wenige Figuren und Gegenstände besetzen 

den Mittelteil des Bildes, ein verschneites Feld, das wie eine 

Bühne gegenüber dem Raum der Massen erhöht ist. Grabsteine 

und ein getöteter Bauer sind in diesem Vorfeld des revolu­

tionären Volkes zu sehen. Weiter oben steht eine Lampe im 

Schnee, ein Esel, das Lasttier, ruht auf einem Stuhl aus, vor sich 

einen Bottich mit Milch. Das Zentrum des Bildes nimmt ein 

Küchentisch ein, an dem ein Rabbi sitzt, der nachdenklich den 

Kopf in seine Hand stützt und in dem Arm die Thora hält. Am 

anderen Ende des Tisches vollführt Lenin einen Handstand. 

Nur auf einen Arm gestützt, während die Linke auf das Bild des 

Glücks im rechten Bildteil hinweist, führt er den kunstvollen 

Balanceakt aus.

Das militante Volk im linken Bildteil stellt in Chagalls CEuvre 

ein neues Motiv dar. Während der Revolutionsjahre in Rußland 

hatte Chagall nur die kulturelle revolutionäre Bewegung thema­

tisiert, nicht aber den bewaffneten Kampf. Schon bei Ausbruch 

des Ersten Weltkrieges hatte er weitgehend darauf verzichtet, 

auf die Kriegshandlungen einzugehen, höchstens zeigte er ein­

zelne oder im Trupp marschierende Soldaten, die er ironisierte 

und in deutlicher Distanz von den populären Gestalten seiner 

Bilder hielt. Im übrigen stellte er ausschließlich die Verwunde­

ten dar. Erst in den dreißiger Jahren sieht er die Revolution als 

bewaffneten Kampf. Unter den Illustrationen zu den Gedichten 

von Lessin-Abraham Walt, an denen Chagall 1931 bis 1938 ar­

beitete, ist ein Blatt der Revolution gewidmet, die er als Demon­

strationszug darstellt. Mit den Fahnen, den geballten Fäusten, 

den erregt emporgestreckten Armen erscheinen vereinzelt auch 

Waffen. Ein riesiger Arm, der nicht eindeutig einem der Demon­

stranten zuzuordnen ist, hält neben der rechten Fahne ein Ge­

wehr empor, das die Hand ähnlich umklammert wie Picassos 

Krieger seine Waffe auf den Entwürfen für Guernica.

195



Im folgenden Jahr, 1938, taucht das kampfbereite Volk noch 

einmal auf seiner Weißen Kreuzigung auf. Die Grabsteine, der 

getötete Bauer, der auf das Schneefeld gestürzt ist — Motive, die 

Chagall in seiner Kreuzigung wiederholt -, sind bereits im Re­

volutionsbild Indiz, daß Chagall an einen blutigen Kampf ge­

dacht hat.

Im rechten Bildteil hat Chagall die Erinnerung an seine eigene 

kulturrevolutionäre Arbeit in Witebsk und Moskau wiederbe­

lebt. Das Motiv des Malers, vor dessen Staffelei sich die Musi­

ker, die Zuschauer und Tiere drängen, in seinem Rücken die 

Akrobaten, läßt an Chagalls Praxis denken, mitten auf dem Wi- 

tebsker Marktplatz zu malen und seine Schüler zu unterrichten. 

Die Vereinigung der Künste war eins der Themen seiner Wand­

bilder von 1919/20 für das Jüdische Theater in Moskau gewe­

sen. Einführung in das Jüdische Theater wurde es genannt. Hier 

steht ein Geiger im Zentrum, dessen Kopf sich über seinen Kör­

per erhebt. Ein Bläser, ein alter Zitherspieler, dessen Bein nach­

hinkt, eine Ziege und ein Tänzer, der seine Beine elastisch biegt, 

sind ringsum gruppiert. Der Maler mit seiner Palette wird von 

seinem Freund, Abraham Efros, im Arm getragen und dem tan­

zenden Regisseur, Granowsky, präsentiert. Die astrale Motivik 

bildet Zentrum und Hintergrund der Komposition. Die kristal­

lin gebrochenen Bögen, die Kreissegmente und strahlenförmi­

gen Bahnen, die auf den Bildern der russischen Künstler in die­

sen Jahren immer wieder die Leitlinien der Komposition 

bestimmen, sind als Symbole des revolutionären Universalis- 

mus verstanden worden. Chagall hatte sich schon in Paris unter 

dem Einfluß von Delaunay die künstlerischen Voraussetzungen 

für diese ekstatischen Abstraktionen erarbeitet. Die Suprema- 

tisten und Konstruktivisten, denen sich Chagall zeitweise 

annäherte, hatten mit den abstrakten Lineamenten die Vorstel­

lung einer Universalsprache und -kultur verbunden, mit der sie 

meinten, die motivische Enge der gegenstandsgebundenen Ma­

lerei, die hemmenden Bindungen der Kunst an veraltete Tradi­

tionen, überwinden zu können. Die Hoffnung auf Wiederge­

196



burt und Erweckung, eine überschwengliche Aufbruchstim- 

mung, hatte auch Chagall in vielen Bildern aus den Jahren der 

Revolution durch die kristallin gegeneinander versetzten Farb­

bahnen ästhetisch vermittelt. In seinem Friedhofstor von 1917 

scheinen sie den Himmel in Aufruhr zu versetzen, den Erdbo­

den zu durchdringen und den Grabsteinen ihr Gewicht zu neh­

men. Die prophetischen Worte auf dem Portal: »Siehe ich will 

eure Gräber auftun und hole euch, mein Volk, aus euren Grä­

bern ...«, werden durch diese Dynamik aktualisiert. Chagall hat 

die abstrakte, astrale Symbolik und den ekstatischen Universa- 

lismus der Revolutionsmaler aber auch mit Ironie gesehen, so 

in seiner Gouache von 1917, Der Maler auf dem Weg zum Mond, 

oder noch offensichtlicher in seinem Künstlerbild von 1919, auf 

dem der Maler seiner Staffelei ungewöhnlich fern steht und den 

Blick auf die konkrete Welt, den Chagall selbst nie ganz aufgab, 

verloren hat.

Erst durch die Revolution hatten die jüdischen Intellektuellen 

die Möglichkeit gewonnen, aktiv die Kulturpolitik ihres Landes 

mitzugestalten, und es war kein Wunder, daß sie sich mit schöp­

ferischem Elan für die Revolution einsetzten. Die ethnischen 

Kulturen und Identitäten wurden in der Frühphase der Revolu­

tion nicht unterdrückt oder negiert, sondern im Gegenteil er­

mutigt, ihre Partikularität mit einer revolutionären, universali­

stischen Perspektive zu verknüpfen. Chagall versuchte, diese 

Chance in seiner Arbeit am Jüdischen Theater zu nutzen. Er gab 

die alten jüdischen Traditionen, die Bilder und Motive seiner 

Witebsker Heimat, nicht auf, wie es die Suprematisten rigoros 

verlangten. Vielmehr wollte er sie in die neue revolutionäre Be­

wegung mit einbeziehen und eine Verbindung zwischen den 

populären, lebendigen Lebensformen und den neuen politi­

schen und sozialen Strukturen finden und damit der alten Kul­

tur eine Zukunft geben.

Diesen Gegensatz zwischen der Modernität der westlichen 

Bildsprache und dem traditionellen Habitus der volkstümlichen 

Typen, an dem er festhält, hat Chagall auch in dem zentralen 

197



Motiv seines Revolutionsbildes, dem Rabbi mit der Thora und 

dem akrobatischen Lenin, thematisiert. Es ist ein Widerspruch, 

der ein Movens seiner künstlerischen Arbeit wurde, seit er Wi- 

tebsk zum ersten Mal verließ. Schon in einer Zeichnung der er­

sten Pariser Zeit hatte er eine vergleichbare Antithese entwor­

fen. Der Handstandskünstler ist hier ein junger Turner, begleitet 

von einem Mädchen, beide in Sportkleidung. Rechts, aus der Di­

stanz, beobachten alte Juden und zwei Frauen das moderne Paar 

und kommentieren mißbilligend seine Künste. In dieser frühen 

Zeichnung sind die beiden Gruppen antagonistisch gesehen, 

und Chagalls Sympathie ist deutlich bei den jungen Sportlern. 

Aber erst in den Jahren der Revolution dominieren sie auf seinen 

Bildern, und Chagall setzt sie nun nicht länger dem Einspruch 

der alten Juden aus. Sie verdrängen weitgehend auch seine Figu­

ren der populären, jüdischen und russischen Tradition, die 

ebenfalls befähigt waren, die Schwerkraft zu überwinden, ja 

durch die Luft zu gehen und über die Häuser hinwegzustolpern 

wie der alte Jude mit seinem Sack. Doch mit diesen armseligen 

Gestalten seiner frühen Bilder hatte Chagall wohl die jüdische 

Metapher des »Luftmenschen« aufgegriffen, der keinen Boden 

unter den Füßen hat und im ökonomischen wie im sozialen 

Sinne in der Luft hängt. In den Revolutionsjahren sind es nicht 

diese schicksalsergebenen Träumer, sondern energische, mo­

derne, meist junge Menschen, die sich über die Realität erheben 

und sie im Flug überwinden, dank ihrer eigenen Kraft. So wir­

belt Chagall seine Bella durch die Luft, und so schultert sie ihn 

und stemmt sie ihn empor, das sportliche Bein selbstbewußt 

vorgesetzt. Selten heben diese tatenfrohen Menschen gänzlich 

vom Boden ab, doch der eigene Impuls treibt sie zu enormen Be­

wegungen und akrobatischen Leistungen an. Vorwärts heißt 

Chagalls Entwurf für die Witebsker Revolutionsfeiern von 1918, 

auf dem ein junger Revolutionär mit einem Riesenschritt über 

das alte Dorf hinwegstürmt. Doch auch dem Dorf macht Chagall 

Beine, und es verläßt seinen alten Standort, auch hier kraft der 

menschlichen Dynamik und Potenz. Die Bewegung nennt Cha­

198



gall die Zeichnung eines akrobatisch rotierenden jungen Man­

nes, der nur aus den kreisenden Gliedmaßen besteht, die der 

Kopf dirigiert und zusammenhält. Die Akrobaten, die Chagall in 

seinem Wandbild im Jüdischen Theater zu den Repräsentanten 

der Künste zählt, gehören mit zu diesen dynamischen, die eige­

nen Kräfte ausspielenden Revolutionären, die dem Volke vor­

führen, wie es in Bewegung kommt. Revolution bedeutete vor al­

lem für Chagall, die Menschen in Bewegung zu versetzen. In 

seinen Lebenserinnerungen, die er um 1922 abschloß, heißt es: 

»Wir hängen in der Luft, unsere Krankheit ist unsere Sucht nach 

Stabilität ...« Die Metapher, mit der er später seine entwurzelte 

Existenz als Emigrant beschreiben wird (s. o.), dient ihm hier 

noch dazu, die revolutionäre Schwungkraft und Ekstase, die 

sich der eigenen Schwerkraft widersetzt, positiv zu benennen.

Diesen dynamischen Figuren der Revolutionszeit, die akro­

batische Bewegungen und Balanceakte vorführen, hat Chagall 

seinen Lenin von 1937 angeglichen. Allerdings beherrscht er 

nicht mehr allein das Feld. Der alte Rabbi am anderen Ende des 

Tischs, der grübelnd und passiv bleibt, weder selbst in Bewe­

gung gerät noch den dynamischen Sportler kritisiert, wie es die 

alten Juden auf der frühen Zeichnung taten, hat das gleiche Ge­

wicht und moralische Recht wie Lenin, der Akrobat.

Zur gleichen Zeit, als Chagall sein Leninbild konzipierte, war 

im sowjetischen Pavillon der Weltausstellung in Paris Jofans 

Entwurf zum Sowjetpalais zu sehen, der 1933 mit dem Ersten 

Preis in einem groß angelegten, internationalen Architektur­

wettbewerb ausgezeichnet worden war. Der vertikale, zentrali­

sierte Aufbau und die Bekrönung durch eine Skulptur geben 

diesem Entwurf den Charakter eines riesigen Denkmals. Lenin, 

der in eine unbestimmte Ferne weist, ist den Volksmassen, die 

sich in dem Sowjetpalais versammeln sollten, weit entrückt. Die 

Zentralisierung und Hierarchisierung der Bauteile, die dieses 

Modell von früheren Entwürfen zum Sowjetpalais unterschei­

det, sind von Max Raphael, der in den dreißiger Jahren ebenfalls 

als Emigrant in Paris lebte, scharf kritisiert worden. Die Monu­

199



mentalität des Projektes, die Heroisierung Lenins waren ihm 

Indiz dafür, daß die treibende Kraft der Massen unterdrückt 

worden war und der gegenwärtige Stand der revolutionären 

Entwicklung, die im Fluß bleiben müsse, petrifiziert werde.

Mit seinem Leninbild scheint mir Chagall eine ähnliche Kri­

tik zu artikulieren wie Max Raphael. Der labile Stand des Lenin, 

der all seine Kräfte fordert, den er im nächsten Moment wird 

ändern müssen, seine verkehrte Position, der Küchentisch statt 

eines Denkmalsockels, den er mit einem Rabbi teilt, das sind 

Züge, die den Prinzipien des Jofanschen Entwurfs widerspre­

chen. Während Jofans Modell die Massen ideologisch ausschal­

tet, wie Raphael kritisch dargelegt hat, verleugnet Chagall we­

der den Aufstand des Volkes noch die Freuden der bunten 

Menge. Lenin bestärkt sie mit seiner Geste, ihre Künste und 

Fähigkeiten zu entfalten. Sein Führungsanspruch wird durch 

den Rabbi eingeschränkt, der in gleicher Größe neben ihm sitzt 

und in seiner nachdenklichen, inaktiven Haltung eine Gegenfi­

gur zum agilen Lenin ist.

So viele Anklänge es in diesem Bild an Chagalls Kunst der Re­

volutionsjahre in Rußland gibt, so greift der Maler doch nicht 

die konstruktivistischen, abstrakten Leitlinien wieder auf, die 

damals seine Kompositionen beherrschten wie die der meisten 

Revolutionsmaler. Das mit ihnen formulierte Modernisierungs­

konzept relativiert er jetzt. Die Konflikte mit Malevitch in Wi- 

tebsk hat Chagall nie vergessen, und es mag sein, daß ihn sein 

Besuch des Sowjetpalais, an dem ein Schüler von Malewitch 

mitgearbeitet hatte, in seiner Ablehnung bestärkte. Vielleicht 

sah er durch die großen Programme zur Industrialisierung der 

Sowjetunion, die mit soviel Härte, ja Brutalität durchgeführt 

wurden, die Möglichkeiten der freien Entfaltung aller individu­

ellen Fähigkeiten gefährdet, um die es ihm in seiner kulturre­

volutionären Arbeit gegangen war. Sie begannen schon zur Zeit, 

als Chagall noch in Moskau lebte, die Autonomie der ethni­

schen Kulturen in Frage zu stellen, die ihnen zunächst gerade 

durch die Revolution bestätigt worden war.

200



Anders als um 1920 ordnet Chagall hier nicht mehr die Ele­

mente der alten Kultur einem Raster des Fortschritts ein. Korri­

giert Chagall damit partiell auch seine eigenen früheren Kon­

zeptionen, so trägt er doch vor allem seine Kritik an dem 

offiziellen, heroisierenden und monumentalisierenden Bild der 

Revolution vor, das der sowjetische Pavillon vermittelte, an dem 

Willen zur Zentralisierung der Macht und Autorität, an dem ri­

gorosen Prozeß der Modernisierung, dem die Eigeninitiativen, 

die Künste des Volkes und die Vielfalt kultureller Traditionen, 

die einander korrigieren und Grenzen setzen, geopfert wurden.

Mit diesem Bild reagiert Chagall aber auch auf die französi­

sche Politik. Mit der russischen Fahne, die Lenin zwischen sei­

nen Beinen hält, der sich rechts die roten Fahnen der Revolution 

anschließen, könnte er die französische Trikolore (bei der die 

farbigen Streifen jedoch anders angeordnet sind) mit assoziiert 

haben, als Hommage an die revolutionäre Geschichte, die von 

Frankreich ihren Ausgang nahm. Jedenfalls greift Chagall mit 

diesem Bild, das die ihm wichtigen Aspekte der russischen Re­

volution hervorhebt, in die politischen Diskussionen ein, die in 

diesen Jahren in Frankreich über Revolution und Krieg und die 

Chancen einer Friedenspolitik geführt wurden.

Die westlichen Demokratien, auch das Volksfrontbündnis in 

Frankreich, wollten einen sich ausweitenden europäischen 

Krieg vermeiden. Sie hielten sich deshalb mit einer effektiven 

Unterstützung der spanischen Republik zurück, und sie tole­

rierten lange Zeit die faschistischen Aggressionen, von denen 

sie hofften, daß sie sich im wesentlichen gegen die Sowjetunion 

wenden würden. Die Weltausstellung hatte nicht zuletzt zum 

Ziel, für diese Friedenspolitik zu werben, ja sie ist als Fete de la 

paix bezeichnet worden. Im Inneren des Friedenspavillons wur­

den zunächst die Verheerungen durch die Kriege gezeigt, nicht 

zuletzt durch den Krieg in Spanien, der, so die Argumentation, 

vor allem durch die europäischen Interventionen entfacht wor­

den sei. Antithetisch dazu wurden die Friedensbemühungen 

gezeigt, die durch die Arbeiter, Bauern, Intellektuellen, die 

201



Frauen und durch die vielen Friedensorganisationen getragen 

wurden, an erster Stelle durch den Völkerbund, der als mächti­

ger Garant des Friedens hingestellt wurde. Die Weltausstellung, 

die dem Handel und Gewerbe galt, setzte insgesamt auf den 

friedlichen Austausch zwischen den Völkern, ohne zu fragen, 

ob nicht ein Zusammenhang zwischen den Kriegen außerhalb 

und an den Rändern Europas und dem Ausbau von Industrie 

und Handel im Zentrum des Kontinentes bestand.

Gerade die bildenden Künstler waren in diese Konzeption 

eingebunden worden. Der amerikanischen Kulturpolitik unter 

Roosevelt vergleichbar, dem berühmten WPA-Programm, wa­

ren den Künstlern im großen Stile Projekte zur Ausstattung der 

Pavillons übertragen worden, die ihren sozialen und ideologi­

schen Forderungen nach kollektiver und sozial verantwortli­

cher Arbeit entgegenkamen. Gleichzeitig fanden die ersten offi­

ziellen Ausstellungen der modernen Kunst im Petit Palais und 

im Jeu de Paume statt, und das Musee d'art moderne, das erste 

der Avantgarde gewidmete in Paris, wurde gebaut. Der Ruf nach 

staatlicher Unterstützung, die Diskussionen über Realismus 

und die soziale Verantwortung der Künstler, die ihn begleiteten, 

signalisieren die kritische Situation der Mehrzahl der Künstler, 

seit der Kunsthandel aufgrund der Weltwirtschaftskrise emp­

findliche Einbußen erlitten hatte und die individuelle Künstler­

förderung noch unsicherer wurde. So wurde Chagall sein Ver­

trag mit Bernheim-Jeune gekündigt. Auch linke Künstler, die in 

der staatlichen Kulturpolitik ein Stück sozialistischer Planwirt­

schaft verwirklicht sahen, unterstützten aus Überzeugung die 

Regierungsprojekte.

Chagall aber war an den Arbeiten für die Pavillons der Welt­

ausstellung nicht beteiligt. Er hat in seinem Revolutionsbild 

auch nicht die pazifistische ideologische Konstruktion über­

nommen, die im Pavillon de la paix vorgegeben wurde. Der 

rechte Bildteil seiner Revolution, der Maler und die Musiker, die 

Liebenden auf dem Dach und der Bettler mit seinem Sack, läßt 

keinen Hinweis auf die Einbindung der Künste in die Gewerbe 

202



und in die Entwicklung der Technik erkennen, die in und mit 

den großen, dekorativen Gemälden für die Weltausstellung de­

monstriert wurde. Chagall hält an der Autonomie der Künste 

fest, und er war offensichtlich nicht versucht, die großen Staats­

aufträge, die die Künstler in Frankreich erhielten, mit den en­

thusiastischen und noch weitgehend selbst verantworteten In­

itiativen während der ersten Jahre der russischen Revolution 

gleichzusetzen.

Chagalls Vorstellung entsprach es nicht, die Künste und eth­

nischen Kulturen politischen Konzeptionen, auch nicht der Re­

volution zu subsumieren. Das war wohl auch mit seiner häufig 

geäußerten Ablehnung alles »Literarischen« in der Kunst ge­

meint, worunter er einen vorgegebenen Sinnhorizont verstand. 

Wohl aber konnten die Künste seines Erachtens einen selbstän­

digen Beitrag zur Revolution leisten und im Bewußtsein der 

Menschen einen revolutionären Prozeß in Gang setzen, der ihre 

Identitäten veränderte. Jedenfalls war dies seine Position zur 

Zeit der Oktoberrevolution gewesen.

Das Verhältnis zwischen Kunst und Revolution zu bestim­

men, war für die Künstler und Intellektuellen in Paris bereits 

seit den zwanziger Jahren ein wichtiges Moment ihrer Selbst­

definition. Auf dem Schriftstellerkongreß von 1935, auf dem die 

Mehrheit der Literaten zu einer Politisierung der Kunst im Sinne 

der Volksfront tendierte, gehörte Jean Cassou zu den wenigen 

Rednern, die auf der selbständigen Rolle der Künste insistier­

ten. Damit vertrat dieser frühe Biograph Chagalls eine ähnliche 

Position, wie sie der Maler ästhetisch formuliert hat.

Mit dem linken Bildteil seiner Revolution divergiert Chagall 

noch entschiedener von der politischen Linie der Volksfrontre­

gierung, die in den dreißiger Jahren breite künstlerische Unter­

stützung fand. Er stellt nicht die schrecklichen Kriegsfolgen dar, 

sondern — ungewohnt in seinem CEuvre - den bewaffneten Auf­

stand des Volkes. Nicht den Gleichschritt formierter Truppen 

mit ihren Offizieren zeigt Chagall hier, mit denen er kritisch den 

Ersten Weltkrieg charakterisiert hatte, sondern den spontanen, 

203



tumultuarischen Impuls des Volkes, das die Revolution in Gang 

bringt oder verteidigt. Lenins Balanceakt ist zwischen dem 

Kampf und den Künsten des Volkes plaziert, beide Seiten be­

dingen einander und ergeben das vollständige Bild der Revolu­

tion.

Die Bereitschaft zur kriegerischen Verteidigung, durch die 

sich die Revolution von Chagalls früheren revolutionären Bil­

dern unterscheidet, wird Chagall angesichts der unentschiede­

nen französischen Politik gegen den Faschismus betont haben. 

Er hatte nicht nur Kontakt zu Flüchtlingen aus Spanien, z. B. zu 

dem Dichter Rafael Alberti, sondern er verfolgte vor allem auch 

den aggressiven faschistischen Antisemitismus mit Aufmerk­

samkeit und Sorge. Schon bei seinem Aufenthalt in Berlin 1930, 

dann bei seiner Reise nach Wilna, wo er 1935 an der Einweihung 

eines jüdischen Kulturzentrums teilnahm, hatte er die faschisti­

sche Bedrohung der Juden wahrgenommen. 1938, im Jahr der 

Reichskristallnacht, malte er die Weiße Kreuzigung mit der bren­

nenden, von deutschen Nationalsozialisten geplünderten und 

geschändeten Synagoge, dem zerstörten Dorf und den flüch­

tenden und klagenden Juden. Auch hier ist oben links das be­

waffnete Volk mit roten Fahnen zu sehen, das herbeieilt, um die 

Aggressoren zu vertreiben. Aber es ist nun ein kleiner Haufen, 

seine Waffen sind unzureichend, und es bricht zu spät auf.

1940 stellte Chagall das Revolutionsbild in einer Ausstellung 

in der Galerie Mai aus, die Yvonne Zervos organisiert hatte. 

Heimlich, in einem Hinterzimmer wurde es gezeigt, während 

Chagall selbst schon vor den anrückenden Deutschen auf der 

Flucht war. Hatte das Bild bei den Feierlichkeiten der Weltaus­

stellung keinen Platz gefunden, so wurde es nun als ein Signal 

der sich formierenden Resistance akzeptiert. Diese war darauf 

angewiesen, wieder allein auf die Kraft und Initiative der ein­

zelnen Individuen zu setzen, in denen für Chagall das eigentli­

che Movens der Revolution lag.

Chagalls Revolution, in der er Moderne und Tradition, Fort­

schritt und Beharren, Bewegung und meditative Versunkenheit,

204



den blutigen Kampf und die Utopie von Liebe, Menschlichkeit 

und Kunst zusammen sieht, war wohl nur einem Emigranten 

möglich, der, wie Chagall 1937 schrieb, in jedem Land ein 

Fremder, ein etranger, war, in Frankreich wie in Rußland. Er 

lebte mit geteilten Loyalitäten und neigte daher zu Synthesen 

statt zur Einseitigkeit und Isolierung von Positionen.

205



Marc Chagall: Die Revolution, 1937




