Originalveréffentlichung in: Pegasus - Berliner Beitrdge zum Nachleben der Antike 6, 2004, S. 9-22;
Online-Veréffentlichung auf Propylacum-DOK (2025), DOI.: https://doi.org/10.11588/propylacumdok.00006941

DIE NOT DES STERBENS ALS ASTHETISCHES PHANOMEN.
ZUR MITLEIDLOSIGKEIT DES ANTIKEN BETRACHTERS.!

LUCA GIULIANI

Darstellungen von Gewalt polarisieren. Nahezu unvermeidlicherweise fordern
sie dazu auf, Anteil zu nehmen und Partei zu ergreifen. Der Betrachter, dem
ein eklatantes Ungleichgewicht von Zufiigen und Erleiden vor Augen gefiihrt
wird, wird sich kaum neutral verhalten konnen: Er wird entweder mit dem
Titer triumphieren oder mit dem Opfer leiden, entweder sich mit dem Mich-
tigen identifizieren und dessen Macht geniefien, oder aber dem Ohnmichtigen
zur Seite stehen und sich dessen Schmerzen zu eigen machen. Die Frage ist
nur: Durch welche Faktoren wird die Richtung der Identifikation bestimmt?
Liegt die Wahl im Belieben des Betrachters? Hingt sie von seiner inneren
Disposition ab oder wird sie von auflen gesteuert? Reagieren Betrachter zu
allen Zeiten gleich oder lassen sich — zum Beispiel zwischen Antike und Neu-
zeit — epochenspezifische Differenzen feststellen? Und was ergibt sich daraus
fiir die Darstellungen selbst? Vor welchem Hintergrund, nach welchen Regeln
und zu welchem Ende werden das Ausiiben und Erleiden von Gewalt zum
Thema eines dsthetischen Schauspiels gemacht?

Ein geeigneter Ausgangspunkt fiir solche Fragen ist die bekannte Gruppe
der Bestrafung des Satyrn Marsyas aus dem spiten 3. oder frithen 2. Jahr-
hundert v. Chr.? Marsyas, ein virtuoser Spieler der Doppelflote, hatte kei-
nen Geringeren als den Gott Apollon zu einem musikalischen Wetthewerb
herausgefordert. Er unterlag natiirlich, und zur Strafe lieff der Gott ihm
bei lebendigem Leib die Haut abziehen. Die hellenistische Gruppe be-
steht aus zwei Figuren, die beide nur in rémischen Kopien tiiberliefert
sind: der Henker, der hockend sein Messer wetzt (Abb. 1), und der gefes-
selte, aufgehingte Marsyas, der auf seine Hinrichtung wartet (Abb. 2a-b).
Das Motiv eines hingenden, wehrlosen Korpers, das in der neuzeitlichen,
christlichen Kunst eine solche Konjunktur erfahren sollte, hatte es in der Anti-
ke bis dahin nicht gegeben: Es begegnet hier zum ersten Mal.

Die Stellung der Figuren zueinander ist durch deren Blickrichtung fest-
gelegt. Marsyas blickt entsetzt nach unten: Der Gegenstand seiner Aufmerk-
samkeit kann nur das Messer in der Hand des Henkers sein. Der Henker
seinerseits schaut von seiner Arbeit auf, scheint mit dem Schleifen also gerade

DIE NOT DES STERBENS ALS ASTHETISCHES PHANOMEN 9



fertig geworden zu sein. Bezeichnenderweise gehen die Blicke beider Figuren
aneinander vorbei, ohne einander zu treffen. Marsyas sieht von der Welt nichts
anderes mehr als nur noch das Messer. Umgekehrt blickt auch der Henker sei-
nem Opfer nicht ins Gesicht: Er mustert mit stumpfem Blick den aufgehingten
Kérper, wie um Maf§ zu nehmen fiir seine Arbeit. Er sieht sein Opfer als reines
Objekt, ohne dessen Angst wahrzunehmen. Es ist der typische Blick des Folte-
rers. Diesem ist der Schmerz, den er seinem Opfer zufiigt, notwendigerweise
fremd: »Ihm mangelt es so sehr an einer Anerkennung dieses Schmerzens oder
gar an einer Identifikation damit, dass er nicht nur fihig ist, dessen Gegen-
wart zu ertragen, sondern mehr noch willens, ihn unablissig hervorzurufen,
ihn zuzufiigen und zu schiiren.«* Der stumpfe Blick des Schleifers enthilt als
negatives Beispiel aber auch eine implizite Anweisung an den Betrachter: Von
diesem wird ein wacher und empfindlicher Blick erwartet, der die Nuancen der
Angst und des Entsetzens im Ausdruck des Marsyas wahrzunehmen vermag.
Fiir diesen Ausdruck mafigebend ist — abgesehen von der Mimik — vor allem die

1 Schleifer; Florenz, Galleria degli Uffizi Inv. 230, Abguss Miinchen,
Museum fiir Abgiisse Klassischer Bildwerke

10 LUCA GIULIANI



Haltung der Arme. Obwohl von den Armen bei keiner Kopie mehr als die An-
sitze erhalten sind, lisst sich die Haltung eindeutig rekonstruieren. Die Ober-
arme verlaufen nicht senkrecht nach oben, wie man es bei einer an den Hianden
aufgehingten Figur eigentlich erwarten wiirde, sondern schrig nach vorn: Da
die Figur im Lot hiingt, die Hiinde also in der vertikalen Achse des Kopfes zu

postulieren sind, miissen die Arme im Ellbogen angewinkelt gewesen sein.?

Dazu passt, dass die Muskeln (Deltoideus und Bizeps) stark angespannt sind.

2a Marsyas, Istanbul, Archiologisches Museum 2b Marsyas, Istanbul, Archiologisches Museum
Inv. 534, Abguss Miinchen, Museum fiir Abgiisse Inv. 534, Abguss Miinchen, Museum fiir Abgiisse
Klassischer Bildwerke Klassischer Bildwerke

DIE NOT DES STERBENS ALS ASTHETISCHES PHANOMEN 11



Mit einem verzweifelten Klimmzug nutzt Marsyas die einzige ihm verbliebene
Bewegungsmaoglichkeit fiir den Versuch, den Abstand zwischen sich und dem
Messer zu vergrofiern: dem Messer, das magnetisch seinen Blick anzieht. So
bringt die ganze Korperhaltung des Marsyas dessen panische Angst vor der
bevorstehenden Folter zum Ausdruck.

Mit der Schindung des Marsyas thematisch unmittelbar zu vergleichen ist
das Martyrium des heiligen Bartholomius. In einer 1624 entstandenen Ra-
dierung (Abb. 3)° hat Ribera die Grausamkeit der Handlung noch einen Grad
weiter geschraubt: Er zeigt nicht die Vorbereitung, sondern die Schindung
selbst. Der Scherge hat die Haut am linken Arm des Bartholomius zuniichst
mit einem Messerchen angeritzt, das scharfe Werkzeug dann zwischen die
Lippen genommen, um beide Hinde frei zu haben und die Haut besser ab-
zichen zu konnen. In auffilligem Kontrast zur grausigen Handlung steht der
Gesichtsausdruck des Bartholomius, der im Verhiltnis zum Pathos im Antlitz
des Marsyas eher gedimpft erscheint. Wo Marsyas von nichts anderem mehr
erfiillt ist als von der Vorstellung seiner bevorstehenden Schindung, scheint
Bartholomius von dem, was seinem Kérper angetan wird, kaum noch betrof-
ten zu sein: Seine Augen sind, zukiinftige Seligkeit vorwegnehmend, bereits
zum Himmel erhoben.

Die Aufmerksamkeit des antiken ebenso wie des neuzeitlichen Kiinstlers er-
scheint bei allem Interesse fiir das Schleifen bzw. fiir die Schindung als konkre-
te handwerkliche Vorginge doch primir nicht auf den Titer, sondern selbst-
verstindlich auf das Opfer fokussiert. Das ist kein Zufall. Vielmehr lisst sich
fir Darstellungen von Gewalt eine einfache Faustregel aufstellen: Demnach
sind Opfer und Titer in dsthetischer Hinsicht von héchst unterschiedlicher
Ergiebigkeit. Die Titer gehen ihrem Geschiift in aller Regel mit effizienter
Unempfindlichkeit und handwerklicher Routine nach: Gerade dadurch aber
tendieren sie zur dsthetischen Unauffilligkeit. Ganz anders die Opfer, die in
den ungewohnlichsten Haltungen und Gebirden vorgefiihrt werden kénnen
und dadurch nahezu unbegrenzte Moglichkeiten der Pathossteigerung erlau-
ben. Aus dsthetischer Perspektive wird derjenige, der Gewalt erleidet, immer
und unvermeidlicherweise sehr viel interessanter sein als derjenige, der sie aus-
iibt.” Aber ist mit dem dsthetischen Interesse auch eine ethische Parteinahme
gegeben?

Beim Martyrium des Bartholomius beantwortet sich die Frage nach der
Parteinahme von alleine. Indem der Heilige sich zu Tode martern lisst, tritt
er in dufierst glaubwiirdiger Form die Nachfolge Christi an. Dem frommen

12 LUCA GIULIANI



i m-'_?’;:.r:’n: mi feror

f

[ ‘; -,
wpg alereniy
.‘u.‘lr f‘!, NE - o
i oileandt :.l'rr-".':rh’.'s.,]."\{-

. . e

3 José Ribera, Martyrium des Bartholomius, Radierung, 1624

DIE NOT DES STERBENS ALS ASTHETISCHES PHANOMEN 13



Betrachter bietet er sich als ein iibermenschlich strahlendes Vorbild an,
wohingegen seine Peiniger das Bose in der Welt verkoérpern und als Gottes
Widersacher auftreten. Bei Marsyas verhilt es sich von der Erzihlung her
genau umgekehrt: Hier findet die Schindung auf ausdriicklichen Befehl eines
Gottes statt. Ribera selbst verweist darauf mit einem diskreten Wink: In der
unteren linken Ecke des Bildes liegt der abgetrennte Kopf einer jungendlichen
Statue, in der man keine Miihe haben wird, ein Standbild Apollos zu erken-
nen:’ Der Gott, der sich solche Grausamkeit hat zuschulden kommen lassen,
ist mittlerweile vom Sockel gestiirzt; ein neuer und milder Gott wird — allen
Schindern zum ‘Trotz — die Herrschaft iiber die Welt antreten. Asthetische
Fokussierung auf das Opfer und ethische Parteinahme fiir den Mirtyrer sind
in Riberas Radierung vollkommen kongruent. Man wire versucht, eine solche
Kongruenz fiir selbstverstindlich zu halten, aber die Marsyas-Gruppe belehrt
einen sofort eines Besseren. Deren Original kann nur als Weihgeschenk in
einem Apollon-Heiligtum aufgestellt gewesen sein, und dieser Aufstellungs-
kontext legt die Parteinahme fiir den Gott und gegen Marsyas fest. Marsyas
hat sich in frevelhaftem Ubermut dazu aufgeschwungen, dem Gott die Stirn zu
bieten, und findet nun seine gerechte Strafe. Die akribische Aufmerksamkeit,
mit der das Leiden des Opfers geschildert wird, impliziert keinerlei Parteinah-
me gegen den Titer.

Das ist kein Einzelfall. Unmittelbar zu vergleichen ist ein beriihmtes,
ebenfalls hochhellenistisches Denkmal, das im spiten 3. Jahrhundert v. Chr.
im Athena-Heiligtum von Pergamon gestiftet wurde. Es handelt sich um ein
Weihgeschenk, das Konig Attalos I. nach seinen Siegen iiber Kelten und Se-
leukiden errichten lieff. Auf einer etwa 20 m langen Basis aufgestellt waren
verschiedene Figuren verwundeter, sterbender oder sonstwie in einer hoff-
nungslosen Situation sich befindender keltischer oder seleukidischer Krieger:
Nicht dargestellt waren hingegen die pergamenischen Sieger.® Attalos selbst
wird zwar in der Weihinschrift als der Stifter genannt, tritt aber dariiber hinaus
nicht in Erscheinung. Das ganze Denkmal erscheint auf das Leiden der Be-
siegten fokussiert, das in eindringlicher und variationsreicher Form vorgefiihrt
wird. Zu dieser Serie von Besiegten hat auch der verwundete Kelte gehort
(Abb. ga-b). Der an der rechten Brust Getroffene stiitzt sich auf den rechten
Arm und scheint, wenn man ihn von vorne sieht, einfach am Boden zu sitzen.’
Wenn man indessen um die Figur herumgeht, erkennt man, dass vielmehr eine
komplexe und transitorische Bewegung dargestellt ist, deren Ergebnis leicht
vorauszusehen ist. Der Verwundete hat sein linkes Hinterteil durch eine Dre-

14 LUCA GIULIANI



S

4a Sterbender Kelte, Rom, Museo Capitolino, Inv.747

4b Sterbender Kelte, Rom, Museo Capitolino, Inv. 747

DIE NOT DES STERBENS ALS ASTHETISCHES PHANOMEN

15




hung des Beckens vom Boden gelost; er versucht, das Korpergewicht auf die
linke Seite zu verlagern, um die verwundete Flanke zu entlasten, das linke Knie
auf den Boden zu setzen und sich aus einer kauernden Position dann vielleicht
sogar wieder aufzurichten. Aber der Versuch ist zum Scheitern verurteilt. Im
nichsten Augenblick miisste sich der rechte Oberschenkel vom Boden losen
und der linke Arm das verlagerte Gewicht tibernehmen; stattdessen ruht die
linke Hand wie gelahmt auf dem rechten Oberschenkel und hilt diesen am
Boden fest; der linke Arm ist offenkundig nicht mehr einsatzfihig; auch der
Kopf ist bereits kraftlos herunter gesackt.

Das pergamenische Siegesmonument des Attalos ist aus mehreren Griinden
ein erstaunliches Monument. Es wire fiir ein neuzeitliches Siegesdenkmal
vollig undenkbar, die todgeweihten Feinde in den Vordergrund zu riicken
und ausgerechnet den Sieger nicht darzustellen.'” Vergleichbar wiren allen-
falls Gefallenendenkmiiler, wie sie seit der Franzosischen Revolution tiblich
werden und im Lauf des 1¢9. Jahrhunderts die traditionellen Siegesmonumente
allmihlich verdringen.' Dargestellt und gepriesen werden hier aber natiirlich
immer und ohne Ausnahme die eigenen Gefallenen, und nicht die des Feindes.
Auflerdem werden diese Gefallenen als Helden vor Augen gefiihrt: Sofern in
solchen Denkmilern Verwundung und Tod tiberhaupt zum Thema gemacht
werden, bleibt die konkrete Qual des Sterbens in aller Regel doch ausgeklam-
mert; sie verschwindet hinter dem Schleier einer idealisierenden Heldenrheto-
rik. Von einer solchen Rhetorik findet sich beim sterbenden Kelten keine Spur:
Hier wird mit verbliiffender Niichternheit, eindringlich und prizis die Not des
Sterbens vor Augen gefiithrt. Vorausgesetzt wird hier ein Betrachter, der ein
gesteigertes Interesse an der konkreten Erscheinungsform der Qual mitbringt,
ohne sich dadurch aber zur einfithlenden Identifizierung mit dem Leidenden
verleiten zu lassen — ein Betrachter, dessen Parteinahme fir den Sieger zwar
vollkommen selbstverstandlich ist, der aber dennoch seinen Blick mit wacher,
nahsichtiger Aufmerksamkeit auf die Not der unterlegenen Feinde richtet.
Was ist das aber nun fiir ein Blick, der eine wache dsthetische Empfindlichkeit
mit einem eklatanten Mangel an Mitleid verbindet? Kennt der hellenistische
Betrachter eigentlich so etwas wie Mitleid, oder ist ihm die Einfiihlung in
fremdes Leid unbekannt? Gehort Mitleid tiberhaupt zum damaligen Gefiihls-
haushalt, oder findet es darin keinerlei Entsprechung?

Um diese Frage zu kliren scheint es notwendig, sich kurz mit der antiken
Vorstellung von Mitleid zu befassen.!” Sinnvoller Ausgangspunkt ist die aristo-
telische Rhetorik, nicht zuletzt deswegen, weil es sich nicht um einen norma-

16 LUCA GIULIANI



tiven, sondern um einen deskriptiven Text handelt. Um Erfolg zu haben, sollte
der Redner die Erwartungen und Reaktionen seiner Zuhérer kennen: Genau
dies ist der Grund, weshalb Aristoteles ausfiihrlich die Befindlichkeit des
zeitgenossischen Publikums beschreibt. Diesem Publikum nun scheint Mit-
leid keineswegs fremd zu sein, ganz im Gegenteil: »Freunde nimlich haben
Mitleid (>synalgousin<) und alle empfinden Schmerz (>algousin<), wenn ihnen
Nahestehende von einem Ubel betroffen sind (>ta oikeia phaula<).«'?

Aristoteles verwendet hier das Verb >sfnalgein<, das ein gemeinsames Emp-
finden von Schmerzen bezeichnet; der entsprechende seelische Affekt heifit
>eleos<, und er widmet ihm einen lingeren Abschnitt.'* Ausgangspunkt ist eine
Bestimmung dessen, was nach landliufiger Meinung unter »eleos< (Mitleid) zu
verstehen sei: »Mitleid sei nach landliufiger Definition ein gewisses Schmerz-
gefiihl iiber ein offensichtliches Ubel, das mit Vernichtung und Leid jemanden
bedroht, der es nicht verdient, von dem man erwarten muf}, dass es einen selbst
oder einen der Seinen treffen kann, und das gegenwirtig erscheint.«"’

Von dieser Grundlage ausgehend sucht Aristoteles vor allem drei Fragen
zu beantworten: Wer ist fiir Mitleid anfillig? Mit wem hat man Mitleid? Wo-
durch wird Mitleid hervorgerufen?

Fiir »eleos< besonders anfillig sind Menschen, die Schmerz und Leid aus
eigener Erfahrung kennen oder Angehorige haben, die schwach und infolge-
dessen besonders gefihrdet sind: Man denke an greise Eltern, Frauen oder
kleine Kinder. Von Mitleid frei ist hingegen derjenige, der sich selbst im Besitz
aller Giiter und tiber jedes mogliche Ubel erhaben fiihlt; frei von Mitleid ist
aber am entgegengesetzten Ende des Spektrums auch derjenige, der gerade
selber in Ungliick verstrickt oder einem starken Affekt ausgesetzt ist, denn
er ist nicht in der Lage zu bedenken, was noch kommen kénnte. Damit eng
verkniipft ist die Antwort auf die zweite Frage: Mitleid empfinden wir fiir die-
jenigen, die ihr Leiden nicht verdient haben (wer niemanden fiir tugendhaft
hilt, sagt Aristoteles, wird jeden seines Ungliicks wert halten); ausgelost wird
unser Mitleid durch das Leiden derjenigen, die uns dhnlich sind in bezug auf
Alter, Charakter, seelische Verfassung, Ansehen oder Herkunft; unser Mitleid
gilt demnach Unseresgleichen (aber sie diirfen uns auch nicht allzu nahe ste-
hen, denn wenn unsere nichsten Verwandten von einem Ubel befallen sind, so
empfinden wir, dhnlich wie bei uns selbst, kein Mitleid mehr, sondern einfach
Entsetzen). Aufschlussreich ist in unserem Zusammenhang schliefilich auch
Aristoteles’ Antwort auf die dritte Frage: Das Leiden, fiir das wir Mitleid emp-
finden, mufl gegenwiirtig erscheinen; was vor zehntausend Jahren geschehen

DIE NOT DES STERBENS ALS ASTHETISCHES PHANOMEN 17



ist oder in zehntausend Jahren geschehen wird, erregt kein Mitleid. Fiir den
Redner ergibt sich daraus, dass er — wenn er Mitleid erwecken will — durch
den Einsatz von Stimme und Mimik, durch seine ganze Kunst der Darstellung
ein bestimmtes Ubel vergegenwirtigen und sinnfillig machen muss. In diesen
letzten Zusammenhang gehort tibrigens auch die zentrale Rolle, die »eleos< in
der aristotelischen Poetik spielt. Dort wird die Tragodie bekanntlich in erster
Linie durch ihre Wirkung definiert: Gerade dadurch, dass die tragische Auf-
fiilhrung ein konkretes Ubel unmittelbar vor Augen fiihrt, ruft sie im Publikum
>phobos< und >eleos<, Schreck und Mitleid hervor.

Dieser knappe Abriss der aristotelischen Mitleidstheorie geniigt bereits, um
stichwortartig einige Unterschiede zwischen antikem und neuzeitlichem Mit-
leid zu skizzieren.'® Erstens: Das neuzeitliche, christlich geprigte Mitleid hat
von Anfang an starke theologische Implikationen: Gott hat den Menschen aus
Mitleid (>eleoss, lat. >misericordia<) seinen Sohn als Heiland geschickt und sie,
die in der eigenen Siindhaftigkeit befangen und in diesem Sinn tot waren, da-
mit wieder zum Leben erweckt.”” Theologische Implikationen sind dem anti-
ken Mitleidsbegriff hingegen vollig fremd: Uber gottliches Mitleid ist bei Aris-
toteles nichts zu erfahren; wenn Gétter tatsichlich iiber jedes menschliche Ubel
erhaben sind, miisste man aufgrund der aristotelischen Theorie sogar postulie-
ren, dass ihnen auch jegliches Mitleid fremd sein sollte.'® Zweitens: Mitleid ist
im Christentum nicht nur eine gottliche Tugend, sondern es werden durch Je-
sus auch alle Menschen zum »eleos< aufgefordert: »>eleos< will ich, nicht Opfer;
denn ich bin gekommen, um die Siinder zu rufen, nicht die Gerechten.«' Da-
durch avanciert Mitleid zur allgemeinmenschlichen Tugend, welche die Men-
schen untereinander verbindet, sie zu Mit-Menschen macht. Indem das christ-
liche Mitleid auf jeden Menschen bzw. — iiber die Menschheit hinaus — sogar auf
jede Kreatur Gottes zielt, ist es potentiell allumfassend und unbegrenzt. Anti-
kes Mitleid ist demgegeniiber streng begrenzt und hochgradig selektiv: Mein
Mitleid bleibt auf die Angehérigen meiner Gruppe bzw. auf Meinesgleichen
beschrinkt. Drittens: Das christliche, allgemeinmenschliche Mitleid hat eine
aktive Komponente, denn es impliziert immer schon eine Aufforderung zum
Handeln (>eleos« fithrt mit einer gewissen Zwangsliufigkeit zur >eleemosynes;
>misericordia< und Barmherzigkeit sind von Anfang an auf eine entsprechende
Praxis ausgerichtet und von dieser nicht zu trennen). Im Gegensatz dazu han-
delt es sich beim antiken Mitleid um einen rein seelischen, passiven Affekt: um
eine Form von Rithrung, die von sich aus keineswegs zu einer Handlung dringt.
Neuzeitliches Mitleid ist altruistisch und transitiv, antikes Mitleid hingegen

1 8 LUCA GIULIANI



egoistisch und reflexiv: Es bleibtimmer auf das eigene, vergangene oder zukiinf-
tige (potentielle) Leiden bezogen; wo die Moglichkeit eigenen Leidens entfillt,
gibt es auch kein Mit-Leiden. Viertens: Bei Aristoteles ist >eleos< eine schmerzli-
che Anwandlung, die der Mensch nicht sucht, sondern flieht, und von der ersich
dadurch reinigen kann, dass er sie zu ihrem Gipfel treibt; genau in dieser Rei-
nigung, die der Seele wieder zu ihrem Gleichgewicht verhilft, besteht der aris-
totelischen Poetik zufolge die Lust an tragischen Gegenstinden. Diesem An-
satz diametral entgegengesetzt ist die Ansicht Lessings, wenn er dem tragischen
Theater nicht mehr eine psychohygienisch-therapeutische, sondern eine positi-
ve Funktion zur Erziehung des Menschengeschlechts zuschreibt. »Die Bestim-
mung der Tragodie ist diese:« — so schreibt er 1756 in einem Brief an Nicolai -
»sie soll unsere Fihigkeit, Mitleid zu fiihlen, erweitern. [...] Sie soll uns so weit
fithlbar machen, dass uns der Ungliickliche zu allen Zeiten, und unter allen Ge-
stalten rithren und fiir sich einnehmen muss«; eben dadurch aber wird uns die
Tragodie auch zu besseren Menschen machen, denn »der mitleidigste Mensch
ist der beste Mensch«.”* Die Tragodie als Schule des Mitleids ist die hochste
Form eines Theaters, das sich selbst als moralische Anstalt versteht.

Diese spezifisch neuzeitliche Form des Mitleids diirfte den meisten von uns
(ob wir uns nun als gliubige Christen bezeichnen mégen oder nicht) mehr oder
weniger selbstverstindlich sein, sie ist lingst zur zweiten Natur geworden. Man
muss sich ihrer bewusst werden, um sie — zumindest auf einer theoretischen
Ebene - voriibergehend aufier Kraft setzen zu konnen: Denn solange wir in ihr
befangen sind, bleiben uns der hingende Marsyas und der sterbende Kelte voll-
kommen unverstindlich. Der isthetische Reiz beider Gestalten liegt nicht zu-
letzt in der Zuspitzung von Pathos und in der differenzierten, genauen Schilde-
rung eines Leidens, das (in Aristoteles’ Worten) als ein gegenwiirtiges vor Augen
gestellt wird. Diese Gegenwirtigkeit ist eine notwendige, aber keineswegs aus-
reichende Bedingung dafiir, dass der Betrachter affektiv-mitfiihlend reagiert,
indem er an dem so glaubwiirdig geschilderten Leiden partizipiert. Der antike
Betrachter wird (anders als der neuzeitliche) fur Marsyas und den Kelten kaum
>eleos< empfunden haben: Weder Marsyas noch der Kelte waren Seinesgleichen
und beide hatten ihr Leiden verdient. Man kann sogar einen Schritt weiter ge-
hen. Das isthetische Interesse an den vielfiltigen Erscheinungsformen des Lei-
dens und den nahezu unbeschrinkten Steigerungsmoglichkeiten von Pathos
konnte sich in der antiken Kunst umso ungehemmter entfalten, als es eben kei-
ne Gefahr lief, den (subjektiv unangenehmen und obendrein politisch uner-
wiinschten) Nebeneffekt des »eleos< zu erwecken.

DIE NOT DES STERBENS ALS ASTHETISCHES PHANOMEN ].9



Nicht jede Darstellung von Gewalt appelliert somit an das Mitleid des Be-
trachters. Gerade in der Antike haben wir vielfach mit einem neugierigen aber
kiihlen, genieflenden Blick zu rechnen, dem die méglichst prizise und konkre-
te Schilderung von Gewalt in erster Linie Anlass zu dsthetischem Vergniigen
gewesen zu sein scheint. Im neuzeitlichen Horizont einer christlich geprigten
Mitleidsethik erhebt jede leidende Kreatur, vor allem aber jeder leidende
Mitmensch Anspruch auf Mitleid. Das hat weit reichende Konsequenzen,
unter anderem aber auch diese: Uberall dort, wo das Aufkommen von Mitleid
unerwiinscht ist, wird man die Darstellung von Leiden eher unterbinden, die
Not nicht zum isthetischen Thema machen und den Blick von ihr abwenden.
Dieses Verdringungsproblem hat in der Antike nicht bestanden. Gerade weil
Leiden nicht immer und notwendigerweise den bedingten Mitleidsreflex aus-
l6ste, konnte es mit klinischer Akribie dargestellt und in seinem Pathosgehalt
auf die Spitze getrieben werden.

ANMERKUNGEN

! Der Text geht zuriick auf einen Vortrag, den ich 2002 im Rahmen einer Tagung im Interna-
tionalen Zentrum fiir Kulturforschung in Wien gehalten habe. Fiir eine kritische Lektiire des
Manuskripts danke ich Susanne Muth.

2 Vom schleifenden Henker ist nur eine einzige Kopie erhalten. Reicher, aber auch komplizierter
ist die Uberlieferung des Marsyas, bei dem sich zwei Typen unterscheiden lassen, die konventio-
nell als der weifle und der rote bezeichnet werden. Grundlegend ist nach wie vor Walther Ame-
lung: Fiihrer durch die Antiken in Florenz, Miinchen 1897, S. 61-64 zu Nr. 86 f. Uber die absolute
und relative Zeitstellung der beiden Marsyas-Typen ist viel gestritten worden: vgl. etwa Adolf
H. Borbein: Die Statue des hingenden Marsyas, in: Marburger Winckelmann-Programm 1973,
S. 37-52; Hugo Meyer: Der weifie und der rote Marsyas, Miinchen 1987, dazu die Rezension von
Mathias Hofter, in: Gnomon 62 (1990), S. 445-450; Anne Weis: The hanging Marsyas and its
copies, Rom 1992; Raimund Wiinsche: Marsyas in der antiken Kunst, in: Apoll schindet Marsyas:
Uber das Schreckliche in der Kunst, Ausstellungskatalog Bayerisches Nationalmuseum, hg. von
Reinhold Baumstark, Miinchen 1993, S. 29-47; Caterina Maderna-Lauter: Uberlegungen zum
roten und zum weiflen Marsyas, in: Hellenistische Gruppen. Gedenkschrift fir Andreas Linfert,
Mainz 1999, S. 115-140. Die Marsyas-Kopie in Istanbul (Abb. 2) gehort zum weifien Typus: nur
auf diesen beziehe ich mich im Folgenden.

' Elaine Scarry: Der Kérper im Schmerz: Die Chiffren der Verletzlichkeit und die Erfindung der
Kultur, Frankfurt am Main 1992, S. 56; vgl. auch ebd. S. 86: »Wenn er zuliefle, dafi die Qualen
des anderen ihm zu Bewufitsein kommen, wiirde ihn dies veranlassen, der Folter ein Ende zu
setzen.«

4+ Dabei sind die Arme nur beim weiflen Marsyas angewinkelt. Der rote hingegen hingt mit
durchgestreckten Armen, der Schwerkraft vollig ausgeliefert; er bringt das Pathos der Situation
nicht mehr durch eine aktive Bewegung, sondern nur noch (aber umso deutlicher) durch seine
Mimik zum Ausdruck. Dieser motivische Unterschied zwischen den beiden Marsyas-"Typen ist in
der wissenschaftlichen Diskussion, die sich im wesentlichen um die Datierung dreht, seltsamer-

2 O LUCA GIULIANI



weise nie bemerkt worden; dabei ist er unter anderem auch fiir die Datierungsfrage entscheidend:
Die angespannten Muskeln an Brust und Bauch des weiflen Marsyas sind keineswegs Indiz fiir
einen polykletisierenden Klassizismus (als das sie hiiufig interpretiert worden sind), sondern hin-
gen unmittelbar mit dem Klimmzugmotiv zusammen.

* Baumstark 1995 (Anm. 2), S. 182 f., Kat. 22; Jonathan Brown: Jusepe de Ribera, Prints and Dra-
wings Ausstellungskatalog The Art Museum, Princeton University, Princeton 1973, S. 18; 73 £,
Nt vz, Tof. ‘5. .

° Genau das Gegenteil gilt natiirlich fiir moderne Trivialdarstellungen von Gewalt, wie sie in Kino
und Fernsehen immer wieder zu sehen sind. Hier konzentriert sich die Aufmerksamkeit ganz und
gar auf die Akteure der Gewalt; deren Konsequenzen beim Opfer (Schmerz, Blut, Wunden usw.)
werden entweder gar nicht oder in extrem reduzierter Form vor Augen gefiihrt. Die Bereitschaft
zur ungebrochenen Identifikation mit dem Helden als Titer wird durch einen Verzicht auf dstheti-
sche Ausdifferenzierung der Opfer — und das heifit: auf isthetische Qualitit >tout court< — bezahlt.
Vgl. dazu Michael Kunczik: Gewalt und Medien, 2. Auflage, Kéln 1994, S. 40-43.

" Auf Riberas spiteren Olgemilden der Bartholomius-Schindung ist der Kopf eindeutig als der des
Apollon vom Belvedere gekennzeichnet; vgl. etwa die Version in Florenz, Palazzo Pitti (1628-30)
oder in Barcelona (um 1644): Alfonso E. Pérez Sdnchez, Nicola Spinosa: Ribera, Ausstellungska-
talog Museo del Prado, Madrid 1992, S. 212 f., Nr. 24; S. 216-218, Nr. 26.

* Ernst Kiinzl: Die Kelten des Epigonos von Pergamon, Wiirzburg 1971 (Beitrige zur Archi-
ologie; 4), S. 14 ff.; Tonio Hélscher: Die Geschlagenen und Ausgelieferten in der Kunst des
Hellenismus, in: Antike Kunst 28 (1985), S. 120-136; Hans-Joachim Schalles: Untersuchungen
zur Kulturpolitik der pergamenischen Herrscher im dritten Jh. v. Chr., Tiibingen 1985 (Istanbuler
Forschungen; 36), S. 51 ff.; Eugenio Polito: I Galati vinti, Milano 1999; Christian Kunze: Zum
Greifen nah. Stilphinomene in der hellenistischen Skulptur und ihre inhaltliche Interpretation,
Miinchen 2002, S. 47-51. Im gleichen Heiligtum stand ein weiteres, von den pergamenischen
Feldherrn gestiftetes Denkmal, das Attalos selbst (wahrscheinlich zu Pferd) mit einem unterlege-
nen Gegner darstellte (Kiinzl a.0. S. 13 f.): Auf der Langbasis hingegen waren nur die besiegten
Feinde zu schen.

* Auch die Beschreibung bei Kunze (Anm. 8), S. 224, ist in diesem Punkt (ausnahmsweise!
die Eindringlichkeit, mit der Kunze plastische Bildwerke beschreibt und interpretiert, ist in
aller Regel mustergiiltig) ungenau: »Der Gallier, durch eine klaffende Wunde am rechten Brust-
korb todlich verletzt, sitzt mit leicht vorgeneigtem, schrig aus der Achse geriickten Oberkérper
am Boden.« Dabei kommt die Dynamik der Figur eindeutig zu kurz. Lehrreich ist der Vergleich
mit dem motivisch entsprechenden Sterbenden in Neapel aus der Gruppe der Kleinen Gallier
(ebd. Abb. 102): Jener sitzt tatsichlich am Boden, ohne jedes Anzeichen einer weiterfithrenden
Dynamik.

' Klassisches Beispiel ist die Anbringung von Figuren gefesselter (im iibrigen aber unversehrter!)
Feinde am Sockel von Herrscherstatuen. Das Motiv kommt im frithen 17. Jahrhundert auf; vgl. die
Denkmiiler fiir Henri IV. in Paris und Ferdinand I. in Livorno: Hermann Voss: Andreas Schliiters
Reiterdenkmal des Grofien Kurfiirsten und die Beziehungen des Meisters zur italienischen und
franzosischen Kunst, in: Jahrbuch der Kéniglichen Preussischen Kunstsammlungen 29 (1908),
S. 137-164, hier vor allem S. 148-152; John Pope Hennessy: An Introduction to Italian Sculpture,
Vol. 3: Ttalian High Renaissance and Baroque Sculpture, 2. Auflage, Oxford 1970, S. 392-394;
Miles L. Chappell: Disegni di Lodovico Cigoli (1559-1613), Ausstellungskatalog Gabinetto Dise-
gni e Stampe degli Uffizi, Firenze 1992, S. 158-162, Nr. 96.

"' Der politische Totenkult. Kriegerdenkmiler in der Moderne, hg. von Reinhart Koselleck, Mi-
chael Jeismann, Miinchen 1994; Reinhart Koselleck: Zur politischen Ikonologie des gewaltsamen
Todes, Basel 1998.

' Dazu neuerdings David Konstan: Pity Transformed, London 2001.

DIE NOT DES STERBENS ALS ASTHETISCHES PHANOMEN 2 1



13 Aristot. thet. 2,2 = 1379 b 22.

4 Aristot. rhet. 2,8 = 1385 b 11-1386 b 7. Die Ubersetzung von >eleos« ist ein klassisches Problem;
die Vorschlige reichen von >Mitleid< (kommt als substantivischer Begriff im 17. Jh. auf und setzt
sich als Ubersetzung fiir »eleos< im 18. Jh. durch, vor allem bei Lessing; dabei handelt es sich um
eine spezifisch deutsche Wortprigung, die in anderen Sprachen keine adiquate Entsprechung hat:
vgl. >pity<, >pitié<) iiber >Rithrung< und >Jammer< bis >Barmherzigkeit< (in theologischen Zusam-
menhingen). Das Problem ergibt sich natiirlich daraus, das der Begriff selbst eine changierende
Bedeutungsgeschichte aufweist. In der Sache meint »eleos< bei Aristoteles eindeutig eine negative
Beeintrichtigung des Gemiites durch das Leiden einer anderen Person: Dafiir scheint mir >Mit-
leid< immer noch die adiquateste Bezeichnung zu sein (unter der Voraussetzung freilich, dass
neuzeitliche und antike Vorstellungen dieses Affekts sorgfiltig auseinandergehalten werden).

15 Aristot. rhet. 1385 b 13-15. Dazu Konstan (Anm. 12), v.a. S. 49 £; S. 128-136.

6 Ebd., S. 19; S. 105-124. Nach wie vor grundlegend bleibt Max Kommerell: Lessing und Aris-
toteles, Frankfurt am Main 1940, S. 67; 86; 92-96; 102. Niitzlich waren mir ferner vor allem die
Artikel in: Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 5, Basel/Stuttgart 1980, Sp. 1410-1416,
s.v. Mitleid (L. Samson); Theologisches Warterbuch zum Neuen Testament, Bd. 2, Stuttgart
1935, S. 474-482 (Rudolf Bultmann); Bd. 5, Stuttgart 1954, S. 161-163 (Rudolf Bultmann).

17 Paulus, Ephes. 2,4 f.

' Fiir eine erhellende Diskussion einschligiger Zeugnisse vgl. Konstan (Anm. 12), S. 106-117;
zwar kénnen manchmal und ausnahmsweise auch Gottheiten Mitleid verspiiren, generell aber gilt:
»Divine pity is not a quality on which human beings can safely rely.« (S. 110); entsprechend selten
wird der Versuch unternommen, an gottliches Mitleid zu appellieren.

¥, Matth. 9,13.= 137, vgl. 18,33:

2 Gotthold Ephraim Lessing: Werke und Briefe, hg. von Wilfried Barne, Frankfurt am Main
1985 ff., Bd. 11,1: Briefe von und an Lessing 1743-1770, hg. von Helmuth Kiesel, Frankfurt am
Main 1987, Nr. 103, S. 116-122, Zit. 120.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 2a, 2b: Miinchen, Museum fiir Abgiisse Klassischer Bildwerke, Aufnahme Heide
Glockler. — Abb. 3: The Illustrated Bartsch 44. Italian Masters of the Seventeenth Century,
hg. von Paolo Bellini und Mark Carter Leach, New York 1983, S. 274. — Abb. 4a, 4b: Photo-
thek des Museums fiir Abgiisse Klassischer Bildwerke, Miinchen.

22 LUCA GIULIANI



