
428 L. Giuliani: Snodgrass, Homer and the Artists

Anthony Snodgrass: Homer and the Artists. Text and picture in early Greek art. Cam­

bridge: Cambridge UP 1998. XII, 186 S. 63 Abb.

Wie groß ist der Einfluß Homers auf die frühe griechische Kunst gewesen? S. 

greift hier eine altertumswissenschaftliche Standardfrage auf.1 Da das einschlägige 

archäologische Material in den letzten dreißig Jahren mehrfach aufbereitet wor­

den ist,2 kann er sich auf eine kluge Auswahl exemplarischer Fälle und Fragen 

beschränken. Das Resultat ist mustergültig und entspricht dem, was man bei S. 

von vornherein erwartet: es ist ein schlankes, dicht komponiertes und dennoch 

transparentes Buch, dessen Thesen eindeutig formuliert und sorgfältig begründet 

sind. Die Argumentation ist pointiert und behutsam abwägend zugleich: nicht 

nur das Für, sondern auch das Wider kommt ausgiebig zu seinem Recht. Dem 

Buch sind viele Leser zu wünschen: ich kenne keine neuere Arbeit, die ebenso 

differenziert und griffig in die Problematik einzuführen vermöchte. Symptoma­

tisch für die Qualitäten des Textes ist u.a. ein stilistisches Detail: die auffällige, 

wohltuende Häufigkeit, mit der S. das Ich-Pronomen verwendet. Hier spricht 

jemand, der bei aller Sachlichkeit einen persönlichen Standpunkt bezieht und ge­

rade dadurch zur Diskussion einlädt. Am fruchtbarsten ist diese freilich dann, 

wenn Meinungsverschiedenheiten deutlich herausgearbeitet werden. Dies möchte 

ich im Folgenden versuchen.

1 Snodgrass selber hat sich bereits verschiedentlich mit dem Problemhorizont beschäf­

tigt: Poet and painter in eight-century Greece, in: Proceedings of the Cambridge Philolo­

gical Society 205, 1979, 118-130; Archaic Greece. The Age of Experiment (1980) 66-78; 

Narration and Allusion in Archaic Greek Art (London 1982); An Archaeology of Greece 

(1989) 136-147; Homer and Greek Art, in: I. Morris & B. Powell Hgg., A New Compan- 

ion to Homer (1997) 560-597. Zum vorliegenden Buch sind mir bis zum Abschluß des 

Manuskripts zwei Besprechungen bekannt geworden: A. Stewart, Local heroes? Times 

Literary Supplement No. 5017, 28. 5. 1999, 5 h S. Morris, Bryn Mawr Classical Review 10, 

1999, 10/32.

2 Eine nach den Nummern der Abb. geordnete Konkordanz (179-183) verweist auf die 

wichtigsten älteren Arbeiten von Johansen, Fittschen, Ahlberg-Cornell und Schefold.

In zwei komplementären Kapiteln, die der geometrischen Kunst gewidmet 

sind (2 und 3: 12-39 und 40-66), wendet sich S. sowohl gegen die 'Fundamenta­

listen', die den geometrischen Künstlern ein spezifisches Interesse an der Dar­

stellung homerischer Themen unterstellen, als auch gegen die 'Ultra-Skeptiker', 

die der Kunst des 8. Jh. jegliches Vermögen zu narrativen Darstellungen abspre­

chen (39). Der erste Punkt dürfte heute kaum noch für Kontroversen sorgen. 

Nach wie vor umstritten ist hingegen die zweite Frage: sind geometrische Vasen­

bilder narrativ? Die Diskussion wird dadurch erschwert, daß S. an keiner Stelle 

klärt, was er unter 'narrativ' verstanden wissen möchte. Jedenfalls scheint narra­

tiver Inhalt für ihn nicht Eindeutigkeit vorauszusetzen: die Intention geometri­

scher Vasenmaler habe möglicherweise gar nicht darin bestanden, jeweils be­

kannte Geschichten ins Bild zu setzen, sondern darauf gezielt, Figuren so anzu­

ordnen, «as to make the viewers read their own, inevitably divergent stories into 

them» (159). Doch ist eine solche Offenheit kaum mit einer narrativen Absicht in 

Einklang zu bringen: denn erzählen kann man immer nur eine bestimmte Ge­

schichte; ein Erzähler kann gar nicht anders, als sich festzulegen. Zu fragen wäre 

dann nicht, inwiefern geometrische Ikonographie mit Geschichten des Mythos 

kompatibel ist (denn es werden sich wenig Bilder finden, die zur Not nicht mit

Originalveröffentlichung in: Gnomon. Kritische Zeitschrift für die gesamte klassische Altertumswissenschaft 73, 2001,
S. 428-433 ; Online-Veröffentlichung auf Propylaeum-DOK (2025),
DOI: https://doi.org/10.11588/propylaeumdok.00006944



L. Giuliani: Snodgrass, Homer and the Artists 429 

irgendeiner Geschichte in Einklang zu bringen wären), sondern vielmehr: welche 

Bilder eine Geschichte erfordern und welche nicht. Es ließe sich dann vielleicht 

ein Konsens darüber herstellen, daß Bilder, die nach einer Geschichte verlangen 

(weil ohne diese wesentliche Elemente der Darstellung unverständlich bleiben), 

erst um die Wende vom 8. zum 7. Jh. aufkommen. In diesem Sinn würde es sich 

empfehlen, die älteren Bilder nicht als narrativ, sondern als deskriptiv zu be­

zeichnen. Ihre Vieldeutigkeit ergibt sich daraus, daß sie Standardkonstellationen 

wiedergeben: sie wollen gar nicht auf bestimmte Geschichten bezogen werden, 

sondern das beschreiben, was in der aristokratischen Welt der Fall ist.

Völlig neue Spielregeln ergeben sich in dem Augenblick, wo Bilder narrative 

Inhalte aufgreifen. Woher stammen diese Inhalte? Völlig zu Recht betont S., daß 

Geschichten des Mythos schon lange vor Homer Gegenstand epischer Dichtung 

gewesen sein dürften; daß neben und nach den homerischen noch viele andere 

mythologische Epen entstanden sind; und daß es schließlich jenseits der gehobe­

nen Ebene festlicher Dichtung von altersher eine reiche Tradition informellen, 

alltäglichen Erzählens von Mythen gegeben haben muß (9f). Aus welcher Tradi­

tion haben nun die Vasenmaler geschöpft?

Die Untersuchung einschlägiger Beispiele aus der ersten Hälfte des 7-Jh. 

(Kap. 4: 67-100) führt rasch zum Ergebnis, daß die meisten Themen narrativer 

Darstellung weder aus der Ilias noch aus der Odyssee stammen (78-89). Das ein­

zige Thema, bei dem man zunächst an einen Ursprung aus der Odyssee denken 

möchte, ist die Blendung des Kyklopen Polyphem, von der bereits aus dem 

2. Viertel des 7. Jh. mehrere Darstellungen ganz unterschiedlicher Provenienz er­

halten sind: aber auch in diesem Fall plädiert S. für eine andere Lösung. Das Bei­

spiel ist von besonderer Bedeutung, und wir müssen der Argumentation im Ein­

zelnen nachgehen.

Die Geschichte der Blendung des einäugigen, menschenfressenden Riesen ist aus zahl­

reichen Märchen bekannt, die über ganz Europa und weit nach Osten bis in die Mongolei 

verbreitet sind. Dieses Märchenmotiv läßt sich — wie bereits Wilhelm Grimm feststellen 

konnte3 — nicht aus der Odyssee-Erzählung ableiten; das Abhängigkeitsverhältnis ist genau 

umgekehrt: es ist der Odyssee-Dichter, der auf das ältere Märchenmotiv zurückgegriffen 

hat. Dabei hat er einige Züge der Erzählung verändert. In den Märchenversionen wird der 

Riese meist mit dem Spieß geblendet, den er zuvor verwendet hatte, um einige Gefährten 

des Helden zu braten: bei Homer wird anstelle des Spießes bekanntlich ein Pfahl aus Oli­

venholz verwendet; daß dieser im Feuer glühend gemacht wird (Od. 9,378 f), paßt eigent­

lich eher zu Metall als zu Holz: und so ist vermutet worden, daß in diesen Versen noch die 

alte Märchenfassung durchscheinen könnte.4 Welcher Art ist nun das dargestellte Instrument 

in den Bildern? Auf dem Halsbild einer protoattischen Amphora sehen wir einen langen 

Stab, der vorn in einer lanzettenförmigen Spitze endet: S. interpretiert ihn als Speer (90 zu 

Abb. 35); auf einem argivischen Krater ist das Gerät lang und schmal, ohne besonders mar­

kierte Spitze; ähnlich lang, wenn auch wesentlich dicker ist es auf einem westgriechischen 

Krater aus Caere; in beiden Fällen wird es von S. als Spieß bezeichnet (91 zu Abb. 36—37); 

eine interessante Variante findet sich auf einem etwas jüngeren, bald nach 650 entstandenen 

etruskischen Pithos: hier läuft das Instrument nach vorn spitz zu, weist aber am hinteren

3 W. Grimm, Die Sage von Polyphem. AbhBerlin 1857 = W. Grimm, Kleinere Schrif-

4 So etwa D.^ge, The Homeric Odyssey (1955) 1-20; vgl. zuletzt auch F. Bertolin II 

palazzo: l'epica, in: Lo spazio letterario della Grecia antica. Vol. 1. a pro uzione e 

colazione del testo, Tom. 1: La polis (1992) 63-74.



43° L. Giuliani: Snodgrass, Homer and the Artists

Ende eine auffällige Verdickung auf, die eindeutig auf einen Baumstamm schließen läßt (96 

zu Abb. 38). S. schließt daraus, daß nur diese letzte Darstellung der Odyssee-Version ent­

spricht; die drei älteren Vasenbilder hingegen wären nicht durch das Epos, sondern durch 

die vorhomerische Märchenversion angeregt worden.5 Homer wäre demnach zuallererst in 

Etrurien rezipiert worden, während griechische Künstler ihn zunächst ignoriert hätten. 

Die These ist überraschend und verlockend: aber sie stößt auf Schwierigkeiten.

5 Ähnlich (freilich ohne Nennung von Argumenten) auch R. M. Cook, Art and Epic in 

Archaic Greece. Bulletin van de Vereeniging [...] van de Antike Beschaving 58, 1983, 1-10, 

hier 4h zum gleichen Ergebnis gelangte bereits L. Röhrich, Die mittelalterliche Redaktion 

des Polyphem-Märchens und ihr Verhältnis zur außerhomerischen Tradition. Fabula 5, 

1962, 48-71.

Klar ist zunächst, daß sich die Homer-Ferne der älteren Darstellungen und die Homer- 

Nähe des etruskischen Pithos nur daraus ergeben, daß man die Beschaffenheit des Blen­

dungsinstrumentes als Kriterium einsetzt; andere Kriterien könnten durchaus zu anderen 

Gruppierungen führen. Aber auch wenn wir an diesem einen Kriterium festhalten: zu wel­

chen Konsequenzen führt das? Wenn die Blendung das eine Mal durch einen Spieß, das 

andere Mal durch einen Speer geschieht, so müßte man doch folgerichtig auf zwei ver­

schiedene zugrundeliegende Märchenfassungen schließen? Oder sollte bereits die Bestim­

mung des Instrumentes anzuzweifeln sein? Um einen normalen Speer und einen normalen 

Spieß handelt es sich jedenfalls nicht: die Bilder machen unmißverständlich klar, daß es 

sich um ein sehr großes Gerät handelt, das nur von mehreren Männern gemeinsam zum 

Einsatz gebracht werden kann; dessen Gefährlichkeit wird unterschiedlich veranschau­

licht: auf der protoattischen Amphora hat es eine lanzettenförmige Spitze; auf dem argivi- 

schen Krater ist die Spitze weniger auffällig, dafür spritzt Blut aus der Wunde über Ge­

sicht und Hals des Riesen; auch die variable Dicke des Schaftes scheint kein zuverlässiges 

Indiz darzustellen: je größer der Riese ist, desto höher müssen sich Odysseus und Genos­

sen recken, und desto schmaler (optisch leichter) wird der Schaft dargestellt; am dicksten 

ist er auf dem Caeretaner Krater und dem etruskischen Pithos: in beiden Fällen wird die 

Waffe in Hüfthöhe gehalten, was aber nur dadurch ermöglicht wird, daß der Kyklop (in 

eklatantem Widerspruch zur Odyssee ebenso wie zum Märchen) als normalwüchsige Ge­

stalt gebildet ist. Insgesamt scheint mir die Vermutung, daß in den verschiedenen Bildern 

verschiedene Geräte gemeint seien, doch auf einer mißverständlichen Vergegenständli- 

chung dessen zu beruhen, was die Maler dargestellt haben. In der homerischen Erzählung 

geschieht die Blendung mit Hilfe eines absolut ungewöhnlichen Instrumentes, für das den 

Malern keinerlei Darstellungskonvention zur Verfügung stand; daraus ergab sich ein ge­

wisses Problem, und mit diesem Problem sind sie auf unterschiedliche Weise umgegangen; 

die relative Uneinheitlichkeit der Darstellungen braucht nicht zu verwundern.

Aber es gibt darüber hinaus noch ein entscheidendes Argument gegen die Abhängigkeit 

der Bilder von einer nicht-homerischen Version. In keinem der überlieferten Blendungs- 

Märchen ist davon die Rede, daß der Riese mit Wein narkotisiert wird. Das Element 

scheint also vom Odyssee-Dichter erfunden worden zu sein. Nun finden wir aber sowohl 

auf der protoattischen Amphora als auch dem etruskischen Pithos ein Weingefäß in domi­

nierender Position: bei diesen zwei Vasenbildern können wir also sicher sein, daß sie nicht 

durch die Märchenfassung, sondern durch die Odyssee angeregt wurden (oder, wenn man 

in der homerischen Frage keine Stellung beziehen möchte: durch eine Erzählung, die be­

reits alle wesentlichen Elemente der Odyssee aufwies und die wir von der Odyssee selbst 

nicht unterscheiden können). Mindestens in diesem Fall läßt sich also eindeutig zeigen, daß 

Vasenmaler auf Inhalte der epischen Dichtung rekurrieren, und nicht auf die alltäglichere 

Märchentradition.

Ein eigenes Kapitel ist einer Auswahl von Vasenbildern mit Namensbeischrif­

ten gewidmet (5: 101-126). Kurz vor der Mitte des 7. Jh. tauchen die ersten Va­

sen mit Namensbeischriften auf. Diese legen zwar die Deutung fest, erleichtern 

aber nicht immer die Identifikation der epischen Vorlage. S. beschränkt sich zu­



L. Giuliani: Snodgrass, Homer and the Artists 431

nächst auf exemplarische Einzelfälle und unternimmt es dann erst, die eingangs 

gestellte Frage nach dem Einfluß Homers auf statistischer Basis zu untersuchen 

(Kap. 6: 127-150). Dabei wird gefragt, ob Themen aus dem Handlungsstrang von 

Ilias und Odyssee überproportional häufig vertreten seien. Ein Überblick zeigt, 

daß Bilder des Trojanischen Sagenzyklus etwa ein Viertel der mythologischen 

Ikonographie insgesamt ausmachen; daß von diesem Viertel wiederum ungefähr 

ein Drittel auf Themen entfällt, die einen Bezug zur Ilias oder Odyssee aufwei­

sen; und daß schließlich sowohl Ilias- wie auch Odyssee-Bilder höchst selektiv 

verfahren: aus dem gesamten Erzählstoff sind nur ganz wenige Episoden zum 

Gegenstand von Darstellungen gemacht worden (130). Daraus wird zuversicht­

lich geschlossen: «there is no 'disproportionate privileging' of Homer as an arti- 

stic source» (143). Dem wird man gerne zustimmen.

Aber S. möchte die Kategorie der 'truly Homeric works of art' (147) noch we­

sentlich enger fassen. Dabei argumentiert er auf zwei komplementären Ebenen, 

indem er das eine Mal von den Bildern ausgeht, das andere Mal von den Texten. 

Beginnen wir mit den Bildern. Bei der statistischen Erfassung wurden zunächst 

sämtliche Bilder in Betracht gezogen, die ein Thema aus Ilias oder Odyssee zum 

Gegenstand haben; daß solche Bilder vom homerischen Text abhängen ist mög­

lich, aber keineswegs notwendig: als Quelle kommen ebensogut andere Dichtun­

gen bzw. mündliche Erzählungen gleichen oder ähnlichen Inhalts in Frage. «Not 

content with the mere absence of overt contradiction, we can ask for positive 

'homage' or 'credit' to be shown towards Homer's version [...] through referen- 

ces to minor features of his account which are unlikely to have been present in 

any other form of the story» (73; ähnlich auch 67 und 146f). Nach solchen Krite­

rien verdienen nur noch weniger als ein Zehntel aller Darstellungen, die einen 

thematischen Bezug zu Ilias oder Odyssee aufweisen, das Prädikat 'wahrhaft ho­

merisch'. Wenn S. von den Bildern explizite Zeichen der Erkenntlichkeit gegen­

über dem homerischen Text verlangt, schwingt in der Formulierung — auch dann, 

wenn man sie ironisch versteht — eine seltsame Erwartung mit: denn natürlich 

dürfte es den Malern bei der Darstellung eines Mythos kaum je darum gegangen 

sein, die Quelle der Episode kenntlich zu machen, sondern viel einfacher darum, 

den Inhalt der Geschichte zu vermitteln. Die Bemühungen der Künstler zielen, 

über das Werk hinaus, notwendigerweise auf dessen Betrachter: denn dieser ist 

es, der den dargestellten Mythos wiedererkennen und dem Bild die passende Ge­

schichte unterlegen muß, ohne die es nun einmal nicht verstanden werden kann. 

Es geht, plakativ formuliert, nicht um einen Autor, sondern um den Plot. Im Fall 

aber, daß dieser Plot Gegenstand mehrerer Dichtungen und/oder Erzählungen 

gewesen sein sollte, wird sich der Maler an die bekannteste, am weitesten stan­

dardisierte Version halten: denn nur diese vermag die Verständlichkeit des Bildes 

zu befördern. Daraus folgt, daß wir — bis zum Beweis des Gegenteils — mit einer 

Darstellung der bekanntesten, und nicht der obskursten Versionen eines Mythos 

zu rechnen haben. Nun ist es zum Beispiel nicht gerade wahrscheinlich, daß es 

im 6. Jh. Erzählungen von Priamos, wie er Hektors Leiche von Achill auslöst, 

gegeben habe, die bekannter gewesen wären als diejenige Homers im 24. Buch 

der Ilias. Daraus ergibt sich bei diesem und anderen Themen aus Ilias und Odys­

see ein methodischer Grundsatz, der demjenigen von S. diametral entgegenge­

setzt ist: in dubio pro Homero.



432 L. Giuliani: Snodgrass, Homer and the Artists

Der zweite Argumentationsstrang setzt bei den Texten ein. Für die Ilias stellt 

S. eine Liste von Episoden auf, die ihm als besonders einprägsam und unver­

wechselbar homerisch erscheinen: insgesamt 22 Sujets, von denen erwartet wer­

den könne, daß sie von Künstlern — sofern diese sich von der Ilias hätten faszinie­

ren lassen — mit besonderer Häufigkeit dargestellt worden wären (69f). Diese 

Erwartung wird indessen enttäuscht. Von vielen dieser Glanzepisoden sind (wenn 

überhaupt, dann nur) ganz seltene Darstellungen bekannt, und umgekehrt: die 

Ikonographie hat sich häufig auf Szenen konzentriert, die in S.s Liste überhaupt 

nicht vorgesehen sind. S. zieht daraus den Schluß, die bildenden Künstler hätten 

vielfach nicht auf Homer, sondern auf ganz andere Quellen zurückgegriffen: es 

müsse alternative Erzähltraditionen gegeben haben, die vom Kampf um Troja 

anderes zu berichten wußten oder die Ereignisse zumindest anders gewichteten 

als in der Ilias (148). Die Argumentation ist von eleganter Radikalität und inso­

fern verlockend, schießt aber, wie mir scheint, abermals über das Ziel hinaus. Die 

Episoden-Liste, die S. als eine zwar persönliche, aber letzten Endes doch allge­

meingültige Meßlatte anlegt, kann ihrerseits getestet werden, indem sie mit dem 

vollständig erhaltenen Zyklus von 39 Ilias-Illustrationen des John Flaxman kon­

frontiert wird:6 eine vielleicht nicht gerade naheliegende, aber dennoch erhellende 

Versuchsanordnung. Das Resultat ist bezeichnend: von den 22 Sujets der Liste 

sind weniger als die Hälfte von Flaxman dargestellt worden, und umgekehrt: von 

Flaxmans 39 Tafeln sind mehr als zwei Drittel Episoden gewidmet, die auf der 

Liste fehlen. Selbst ein Künstler wie Flaxman, der eng am Text entlang arbeitet 

und sich um größtmögliche Nähe zum Wortlaut bemüht, scheint auf den Text 

anders zu reagieren als ein Leser (oder S.) es erwarten würde: glücklicherweise, 

möchte man hinzufügen. Wieviel mehr muß dies für archaische Vasenmaler gel­

ten. Es gibt unzählige und größtenteils gar nicht kalkulierbare Gründe, weshalb 

bestimmte Themen zum Gegenstand von Darstellungen gemacht worden sind 

und andere nicht. Seltsam ist z.B., daß wir vom Zweikampf zwischen Aias und 

Hektor mehrere Darstellungen kennen, sowohl aus Korinth wie aus Athen, von 

demjenigen zwischen Hektor und Achill hingegen fast keine. Aber es scheint mir 

kaum ratsam, daraus zu schließen, es habe eine Alternativ-Erzählung von den 

Ereignissen im letzten Jahr des trojanischen Krieges gegeben, in welcher der 

Kampf zwischen Hektor und Achill (wenn überhaupt, dann nur) den Rang einer 

marginalen Episode gehabt hätte.

6 Vgl. etwa R. Essick & J. La Belle Hgg., Flaxman's Illustrations to Homer (1977); zu­

grunde lege ich nicht die Erstauflage von 1793, sondern die erweiterte Neuauflage von 

1805.

Die Unterscheidung zwischen Bildern, deren Thematik sich mit Episoden der 

Ilias und Odyssee berührt, und 'wahrhaft homerischen Bildern' scheint insge­

samt wenig hilfreich. Überzeugend bleiben aber, von solchen Vorbehalten unbe­

rührt, die Grundthesen des Buches. Erstens: die homerischen Epen sind für die 

archaische Ikonographie lediglich eine Quelle unter vielen anderen gewesen; von 

einer besonderen Privilegierung kann keine Rede sein. Zweitens: der Zugriff der 

bildenden Künstler erweist sich als außerordentlich selektiv; ins Bild gesetzt 

wurden insgesamt nur ganz wenige Episoden und vielfach solche, die im narrati­

ven Gesamtzusammenhang der Epen gar keine besondere Rolle spielen. Drittens: 

der Bezug zum Epos bleibt (nicht immer, aber doch) in vielen Fällen ganz vor­



G. Stanzl: Lang-Auinger, Hanghaus i in Ephesos 433

dergründiger Natur, indem bestimmte ikonographische Standardformeln wie 

etwa Kriegers Auszug, Zweikampf, Wagenrennen usw. unverändert beibehalten 

werden und nur durch eingestreute, mehr oder weniger passende Namensbei­

schriften 'homerisiert' werden. Insgesamt spricht nichts dafür, daß Ilias und 

Odyssee Gegenstand besonderer Aufmerksamkeit oder Verehrung seitens der 

Künstler gewesen wären (149). Soweit der Konsens. Jenseits davon bleiben viele 

Fragen offen. Wie unterschiedlich die Standpunkte sein können, ist mir vollends 

beim Schreiben dieser Zeilen deutlich geworden. Ich habe versucht, zu einigen 

kontroversen Fragen deutliche Gegenpositionen zu markieren: das scheint mir 

auch und vor allem dann ein notwendiger Schritt, wenn das Ziel darin besteht, 

die Differenzen einzugrenzen und — nach Möglichkeit — zu überwinden.

München Luca Giuliani


