UNIVERSITAT
HEIDELBERG
ZUKUNFT
SEIT 1386

HEIDELBERG UNIVERSITY
DEPARTMENT OF ECONOMICS

Die Bedeutung von Glaube
und Unwissenheit fur den
Nachhaltigkeitsdiskurs. Eine
Rede In der ersten Person

Malte Faber

Reiner Manstetten

AWI DISCUSSION PAPER SERIES NO. 766
November 2025

https://doi.org/10.11588/heidok.00037769



Die Bedeutung von Glaube und Unwissenheit fiir den
Nachhaltigkeitsdiskurs. Eine Rede in der ersten Person

Malte Faber
Alfred-Weber-Institut, Ruprecht Karls-Universitdt Universitdt Heidelberg

Reiner Manstetten
Philosophisches Seminar, Ruprecht Karls-Universitat Universitit Heidelberg



Abstract (Deutsch)

Die Bedeutung von Glaube und Unwissenheit fiir den
Nachhaltigkeitsdiskurs. Eine Rede in der ersten Person

Der Beitrag untersucht die Rolle von Glaube und Unwissenheit fiir den
Nachhaltigkeitsdiskurs aus einer erkenntnistheoretischen und existentiellen
Perspektive. Ausgehend von der Diagnose, dass trotz erheblicher
wissenschaftlicher und politischer Anstrengungen die gesellschaftliche
Transformation hin zu Nachhaltigkeit unzureichend bleibt, wird gefragt, welche
Bedeutung Grundhaltungen wie Glaube, Hoffnung und Liebe fiir das ethische
Selbstverstandnis einer zukunftsfahigen Gesellschaft haben konnen. In
Ankniipfung an die Enzyklika Laudato si’ (Franziskus 2015) und an den Satz
des Hebréerbriefs ,,Es i1st aber der Glaube das feste Vertrauen auf das Erhoffte,
ein Uberzeugtsein von dem, was wir nicht sehen, wird Glaube nicht als
Meinung, sondern als eine Haltung des Vertrauens gegeniiber Kontingenz, und
Unwissen verstanden. Diese Haltung ermdglicht, Unwissen nicht als Mangel,
sondern als Raum von Moglichkeiten zu begreifen. Glaube und Vertrauen
eroffnen so eine alternative epistemische Perspektive, in der Zukunft und
Nichtwissen nicht Bedrohung, sondern Quelle von Sinn, Kreativitit und
moralischer Orientierung sind. Nachhaltigkeitspolitik wird dadurch als ein Feld
verstanden, das auf epistemische Demut, interpersonales Vertrauen und die
Anerkennung der Grenzen rationaler Steuerung angewiesen ist. Nur auf der
Basis solcher Grundhaltungen kann verantwortliches Handeln gegeniiber einer
ungewissen, kontingenten Zukunft gelingen. Der Beitrag schlidgt damit eine
Briicke zwischen theologischer Anthropologie und 6konomisch-philosophischer
Reflexion iiber Nachhaltigkeit.

Abstract (English)

The Significance of Faith and Ignorance for the Sustainability Discourse. A
Speech in the First Person

This paper explores the significance of faith and ignorance within the discourse

on sustainability from an epistemological and existential perspective. Starting

from the observation that, despite decades of scientific and political engagement,
2



progress toward sustainability remains insufficient, it asks what relevance
fundamental attitudes such as faith, hope, and love may have for the ethical self-
understanding of a sustainable society. Drawing on Pope Francis’ encyclical
Laudato si’ (2015) and the verse from the Letter to the Hebrews—Faith is the
assurance of things hoped for, the conviction of things not seen”—faith is
interpreted not as belief or opinion but as an attitude of trust toward contingency,
and ignorance. This orientation allows ignorance to be understood not as a
deficiency but as a space of potentiality. Faith and trust thus open an alternative
epistemic perspective in which the unknown and the unseen become sources of
meaning, creativity, and moral orientation rather than of fear or paralysis.
Sustainability policy, in this light, depends on epistemic humility, interpersonal
trust, and the recognition of the limits of instrumental rationality. Only through
such dispositions can responsible action toward an uncertain and contingent
future emerge. The paper thereby seeks to bridge theological anthropology with
philosophical and economic reflections on the conditions of sustainable practice.

Key Words

Nachhaltigkeit, Transformation, Umweltdkonomie, Okologische Okonomie,
Enzyklika Laudato si‘, Glaube, Unwissen, Vertrauen.

JEL Classification
Q56, Q57,712,713



Die Bedeutung von Glaube und Unwissenheit fiir den
Nachhaltigkeitsdiskurs. Eine Rede in der ersten Person.

Wir legen hier die schriftliche Fassung eines Vortrags vor, den Malte Faber
mehrfach gehalten hat, u.a. am 3. Oktober 2025 bei dem Workshop ,, Laudato si’
und die 6kologische Transformation “, veranstaltet von Markus Vogt (Lehrstuhl
fiir Christliche Sozialethik der Ludwig-Maximilians-Universitdit Miinchen).
Grundlage fiir diesen Text ist der jahrelange Dialog zwischen den beiden
Autoren, insbesondere aber ihre gemeinschaftliche Arbeit an dem Buch ,, Ist die
Welt noch zu retten. Zur Enzyklika Laudato si von Papst Franziskus “, das am 3.
November 2025 erschienen ist. Erster Impuls unserer Gedanken waren
personliche Erfahrungen von Malte Faber, wie sie hier als ,, Rede in der ersten
Person““ ihren Ausdruck finden. Fiir die theologischen Aspekte der folgenden
Argumentation ist vor allem Reiner Manstetten verantwortlich. Die
Ausdrucksweise der miindlichen Rede wurde beigehalten.

Seit ich mich mit Umweltpolitik beschéftige — seit einem halben Jahrhundert —
ist vieles geleistet worden. Aber gemessen an dem, was erforderlich wiére, ist es
viel zu wenig. Wissenschaftlich gesehen sind die Aussichten fiir Umwelt und
Gesellschaft diister.

Vor diesem Hintergrund habe ich die Enzyklika Laudato si® (2018) als starkes
Zeichen der Ermutigung erlebt (Manstetten & Faber 2025). Die Ermutigung
kommt aus den religiosen Dimensionen der Enzyklika, wie sie im 1.
Korintherbrief des Paulus im 13. Kapitel angesprochen werden: ,,Nun aber
bleiben Glaube, Hoffnung, Liebe, diese drei; aber die Liebe ist die grofite unter
thnen®.

Was konnen wir mit Glaube, Hoffnung und Liebe in den gegenwértigen
Auseinandersetzungen iiber Umwelt und Gesellschaft anfangen? Auf den ersten
Blick sehr wenig. In politischen Diskursen verbergen sich hinter Ausdriicken
wie Liebe in der Regel Interessen, die keineswegs liebevoll sind. Uberspitzt
formuliert: Liebe, Glaube und Hoffnung im Sinne des 1. Korintherbriefes sind
unpolitisch, sie sind nicht dafiir da, gebraucht zu werden, sie sind nie Mittel,
nicht einmal fiir noch so gute und gerechte Zwecke. Glaube, Hoffnung und



Liebe sind Selbstzweck. In ihnen geht es, wie der Philosoph Max Scheler
formulierte, um die ,,Fiille des Lebens* selbst.!

Mit dieser Aussage sind wir mitten im Gesprach mit Laudato si‘. Fiille des
Lebens — die Sehnsucht danach betriftt alle Menschen, religidse und irreligiose.
Aber diese Fiille 1st weder zu haben, noch lisst sie sich herstellen, sie ist nicht
machbar.

Der Nachhaltigkeitsdiskurs ist in der Regel religios indifferent. Die Enzyklika
will diesen Diskurs 6ffnen fiir Impulse aus dem Bereich, der mit Glaube,
Hoffnung und Liebe angesprochen ist. Diese Offnung hat ihre eigenen
Schwierigkeiten. Denn man darf nicht annehmen, dass religiose Akzente die
Nachhaltigkeitspolitik besser machen oder ihre Akzeptanz in der Gesellschaft
erhohen konnten.

Aber wozu sollten wir Glaube, Hoffnung und Liebe im Nachhaltigkeitsdiskurs
thematisieren? Ich mochte zu dieser Frage einen Beitrag leisten am Beispiel des
Glaubens.

Beginnen mochte ich mit einer paradoxen Erfahrung: Gewiss hat der Glaube
keinerlei messbaren Nutzen fiir eine Politik der Nachhaltigkeit. Aber dennoch
kann er unendlich wichtig werden fiir alle Personen, die sich fiir Nachhaltigkeit
einsetzen. Und so gesehen, hat er gerade wegen seiner Nutzlosigkeit doch seinen
Nutzen. Diese Paradoxie will ich erldutern anhand eines Satzes, der sich im
Hebréerbrief im Neuen Testament findet. Im 11. Kapitel Vers 1 heil3t es dort:

,.Es ist aber der Glaube das feste Vertrauen auf das Erhoffte, ein Uberzeugtsein,
von dem, was wir nicht sehen.*

Um diesen Satzes recht zu verstehen, miissen wir uns von einigen Vorstellungen
verabschieden, die die meisten Menschen mit Glauben verbinden: In der
Alltagssprache bedeutet Glauben Ahnliches wie Meinen: Ich weif3 einen
Sachverhalt nicht sicher, aber ich denke mir, ich stelle mir vor, ich vermute, dass
es sich so oder so verhilt. ,,Ich glaube, wir werden morgen schones Wetter
haben; ich glaube, dass Peter einen Fehler macht, wenn er sein Haus jetzt
verkauft.® Auch den religiosen Glauben stellen wir uns oft so vor, nur mit dem
Unterschied, dass jetzt die Meinung vorgeschrieben ist: Die Katholiken miissen
glauben, dass Maria ihr Leben lang Jungfrau war und dass der Papst unfehlbar
ist; alle Christen miissen glauben, dass Jesus Christus von den Toten

! »Alles echte Helfen ist unmittelbarer Ausdruck der Liebe. Es ist nicht, wie man oft meint, ein Mittel zur
Erzeugung von Liebe, sondern schon ihre Frucht. Die Liebe will nicht bloR das Leiden des anderen verkiirzen, sie
will das Gute und die Fiille seines Lebens.” (Scheler 1954: 124 f).



auferstanden ist; die Muslime miissen glauben, dass der Koran Wort fiir Wort
Gottesrede ist usw. Protestanten haben wiederum oft das Problem, dass sie
lernen, allein der Glaube mache selig, sich dann aber fragen: Habe ich denn
iiberhaupt Glauben?

Mit solchen Vorstellungen, wie sie nicht selten auch von Vertretern der grof3en
Religionen verbreitet werden, verbaut man sich das Verstdndnis von Glauben,
wie es der Satz aus dem Hebrierbrief vermitteln will. Dort geht es nicht um
Meinungen, Ansichten oder um richtig und falsch. Glaube ist etwas ganz
Anderes als ein ,,Fir Wahr Halten* oder ,,Fiir Falsch Halten*. Glauben ist nicht
ein Meinen, sondern eine Einstellung unseres Bewusstseins gegentiber allem,
was uns begegnet, eine Einstellung, die in einem tiefen Vertrauen wurzelt.

Ich wiederhole den Satz aus dem Hebréerbrief: ,,Es i1st aber der Glaube das feste
Vertrauen auf das Erhoffte, ein Uberzeugtsein, von dem, was wir nicht sehen.*

Zwei Themen klingen darin an, die fiir die Fragen der Nachhaltigkeit zentral
sind, ndmlich die Zukunft und das Unwissen. Zukunft und Unwissen sind heute
fiir viele Menschen mit Angst besetzt; zumindest sind sie stindiger Anlass fiir
Bekiimmernis und Sorge. Ich personlich bin keine Ausnahme fiir das
Vorkommen dieser Gefiihlszustinde, gerade in meinem Alter. Anldsse sind
zunehmende Gebrechlichkeit, Krankheit, Demenz, Sterben und Tod.

Was die Gesellschaft angeht, sehe ich so vieles, was Sorgen bereitet, dass ich
manchmal gar nicht weiter weil3. Aber es gibt etwas, das davon unbertihrt bleibt.
Es ist das, was der Hebrderbrief Glauben nennt. Man kann den entsprechenden
griechischen Ausdruck, pistis, auch mit Vertrauen iibersetzen. Um dieses
Vertrauen geht es mir. Das mochte ich zunéchst fiir das private Umfeld erldautern.

Wenn jemand in einer verfahrenen Situation vor lauter Sorgen nicht mehr sieht,
wie es weitergehen kann, dann habe ich erlebt, dass es guttut, sich das zunichst
einfach anzuhoren, ohne es zu beurteilen und zu kommentieren. Erst danach
kann man gemeinsam die betreffende Situation anschauen. In diesem
gemeinschaftlichen Anschauen aber kommen Glaube und Vertrauen ins Spiel:
als die Bereitschaft, jenseits der Note und Sorgen offen zu werden fiir Wege,
Auswege, Losungen. Aus eigener Erfahrung kann ich sagen, dass sich fast
immer Wege, Auswege, Losungen finden lassen; diese Erfahrung hangt mit einer
bestimmten Art zusammen, die jeweiligen Situationen zu sehen: Namlich mit
dem Vertrauen, dass es Moglichkeiten gibt, im scheinbar Ausweglosen etwas zu
finden, das ins Offene filihrt — also hinaus aus der Enge des Gefangenseins in den
eigenen Sorgen und hinein in die Zukunft als den Raum neuer Moglichkeiten, in
dem man wieder atmen und Schritte wagen kann.

Das hort sich erst einmal ganz privat an.



Wenn ich aber von der Art spreche, wie die Situation gesehen wird, bin ich
schon bei den Fragen von Politik, Gesellschaft und Umwelt. Der Satz aus dem
Hebraerbrief macht deutlich: Fiir alles, was wir an Gutem und Gerechtem
bewirken wollen, ist es wesentlich, dass wir die Situation mit den Augen des
Glaubens, des Vertrauens sehen. Diese Art des Sehens ist entscheidend fiir unser
Handeln. Fiir dieses Sehen steht, was der Hebraerbrief das Erhoffte nennt: ,,Es
ist aber der Glaube das feste Vertrauen auf das Erhoffte, ein Uberzeugtsein, von
dem, was wir nicht sehen.

Wenn wir die Zuversicht fiir das Erhoffte mitbringen, dann ist das ein anderer
Name dafiir, dass wir die Gegenwart offen sehen fiir Moglichkeiten eines guten
Ausganges: Der gute Ausgang liegt zwar nicht auf der Hand. Empirisch spricht
auch Vieles dagegen. Aber sobald wir das Zutrauen haben, dass ein guter
Ausgang moglich ist, erscheint die Gegenwart in einem anderen Licht. Es macht
also einen gewaltigen Unterschied, ob man eine Herausforderung mit Zuversicht
oder ohne Zuversicht betrachtet. Die Situation, das Problem, die
Herausforderung, bleiben alle drei dasselbe, aber die Potenziale erscheinen mit
der Zuversicht des Erhofften ganz anders als ohne sie.

Damit komme ich zum 2. Teil des Verses, also: ,,ein Uberzeugtsein von dem,
was wir nicht sehen®. Was wir nicht sehen, das betrifft unser Unwissen (vgl.
Faber & al. 1992; Faber 2012). Unwissen macht in der Regel Angst, da es
Kontrollverlust bedeutet, man fiihlt sich hilflos, ja man kann verzweifeln. Die
Formulierung ,,Ein Uberzeugtsein, von dem, was man nicht sieht, macht
deutlich, dass Unwissen auch ganz anders betrachtet werden kann. Es ist das
Auge des Glaubens, das hier eine neue Sicht anbietet; namlich, dass in dem, was
wir nicht sehen,

¢ cine ungeheure Fiille von Mdglichkeiten verborgen ist und dass
e diese Moglichkeiten aus der Quelle des Guten stammen;
e religios gesprochen, konnten wir sagen: von Gott.

Das ist eine ungewohnte Sicht. Denn was konnte sich nicht alles an
Schrecklichem verbergen in dem, was man nicht sieht? Mit dieser Angst reagiert
unser Alltagsbewusstsein hiufig angesichts von Unwissen. Wenn ich aber darauf
vertraue, dass die Quelle dessen, was man nicht sieht, Gott ist, dann brauche ich
mich nicht zu flirchten.

Natur-, Wirtschafts- und Sozialwissenschaftler sind im Allgemeinen nicht
besonders geneigt, sich mit Unwissen zu beschiftigen. Oft sind sie sich ihres
Unwissens nicht bewusst oder wollten davon nichts wissen. Denn viele meinen,
Unwissen anzuerkennen, wiirde Sicherheiten gefahrden und damit



Verunsicherung hervorrufen. Dabei wird iibersehen, wie oft es sich um
Sicherheiten handelt, die nichts weiter sind als starre Denkgewohnheiten.

Ich personlich habe die Annahme von Unwissen als Bereicherung erlebt.
Unwissen anzunehmen kann das Leben zugleich intensivieren und erleichtern.
Denn angesichts von Unwissen gibt es die Moglichkeit, entweder durch
Forschung und Nachdenken auflerhalb der gewohnten Bahnen neue
Erkenntnisse zu gewinnen. Oder aber man erkennt, dass das Unwissen sich nicht
beseitigen lasst. Wenn ich weil3, dass ich aus dem Unwissen nicht herauskomme,
heif3t das: Ich kann, was auf mich zukommt, nicht steuern, ich kann es nicht
kontrollieren. Und das heifit auch: Ich brauche es nicht zu steuern, ich brauche
es nicht zu kontrollieren.

Nachhaltigkeitspolitik stellt eine so ungeheure Aufgabe dar, dass man an
geradezu verzweifeln konnte. Was hilft? Es ist das Vertrauen.

Vertrauen hat zwei Seiten: Im zwischenmenschlichen Bereich ist es die
Bereitschaft, Menschen gegeniiber, mit denen man zusammenarbeitet, in
Vorleistung zu gehen und ihnen damit Vertrauen entgegenzubringen. Ein solches
Vertrauen brauchte man insbesondere in der Arena der Politik. Es ist immer ein
Risiko, sich darauf einzulassen. Alle wissen, wie Eigeninteressen von Politikern
und Interessenvertretern Hindernisse aufbauen konnen. Aber ich habe in der
Politikberatung immer wieder erlebt, wie gegenseitiges Vertrauen geholfen hat,
uniiberwindbar erscheinende Hindernisse zu liberwinden. Auch politisches
Handeln ist auf Aspekte des Glaubens, des Vertrauens im Sinne des
Hebréerbriefes angewiesen. So mdchte ich mir selbst ein wenig widersprechen:
Im Anfang sagte ich: Glaube, Hoffnung und Liebe 16sen uns heraus aus allem
Erfolg- und Nutzendenken, sie sind unpolitisch. Jetzt aber sage ich: Erfolgreiche
Nachhaltigkeitspolitik kann es langfristig nur geben, wo alle, die am Erfolg
mitwirken konnen und wollen, untereinander wirkliches Vertrauen aufbauen.

In einer Zeit, wo die Klimapolitik der gegenwértigen USA-Regierung nahezu
alles zunichte zu machen scheint, was miithsam in den letzten Jahrzehnten
erreicht wurde, klingt das vielleicht recht optimistisch.

Hier ist aber die andere Seite des Vertrauens, die eigentlich religiose, noch
wichtiger. Es geht um die Féahigkeit, sich langfristig fiir Nachhaltigkeit
einzusetzen, auch dann, wenn die Erfolgsaussichten, die man vor Augen hat,
schlecht sind. Aber hier sagt der Glaube als festes Vertrauen in das Erhoffte: Die
Zukunft ist offen, sie hat viele Mdglichkeiten. Das schliefit zwar keineswegs
aus, dass es schlimm, sogar weitaus schlimmer kommen kann, als wir im
Vorhinein gedacht haben. Nur: Das ist nur die halbe Wahrheit. Wer nur auf diese
Halfte starrt, wird bald die Energie zum Handeln verlieren. Vertrauen besagt: Es

8



gibt eine andere Seite der Wahrheit, die ebenfalls im Unwissen verborgen ist.
Mit dem Auge des Vertrauens kénnen wir sagen: Nichts von dem, was wir
erhoffen, ist unmdéglich. Wenn wir unser Bestes tun, wenn wir unserem
Idealismus mit Urteilskraft und Geduld geniigend Bodenhaftung geben, dann
diirfen wir fiir uns oder auch iiber unser Leben hinaus auf einen guten Ausgang

hoffen. Tun wir das Unsere, dann mag sich auch das finden, was nicht in unserer
Macht steht.

Bei der Verkiindigung der Geburt Jesu im Lukasevangelium (1, 26-38) sagt der
Engel zu Maria: ,,Bei Gott ist kein Ding unmdglich.* Ich bin der Uberzeugung,
dass diese Moglichkeiten, die unsere Vorstellung unendlich iibersteigen, gut
sind. Unsere Aufgabe ist es allerdings, aus der unendlichen Fiille dieser
Moglichkeiten, die wir nicht sehen und nicht sehen konnen, die wenigen
herauszugreifen, wo wir bei einigem Nachsinnen doch etwas sehen konnen und
dann aus diesem Wenigen das Beste daraus machen.

In der Enzyklika Laudato si‘ (2018: Absatz 13) schreibt Papst Franziskus: ,,.Der
Schopfer verldsst uns nicht, niemals macht er in seinem Plan der Liebe einen
Riickzieher, noch reut es thn, uns erschaffen zu haben. Die Menschheit besitzt
noch die Fahigkeit zusammenzuarbeiten, um unser gemeinsames Haus
aufzubauen.*

Ich bin davon {iberzeugt: Die Menschen, als Ebenbild Gottes, haben etwas von
Gottes Kreativitdt. Auch in ihnen selbst kann es geschehen, dass Mdoglichkeiten
des Guten hervortreten, von denen sie vorher selbst nicht wussten.

Literatur

Enzyklika Laudato si. Papst Franziskus (2018). Enzyklika Laudato (LS) si von
Papst Franziskus tliber die Sorge fiir das gemeinsame Haus. 4. Auflage,
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.). Libreria Editrice Vaticana.
Siehe auch:
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-
francesco 20150524 enciclica-laudato-si.html

Faber, Malte (2012) Unwissen und intellektuelle Redlichkeit. In Jacobi, Klaus
(Hg.). Mystik, Religion und intellektuelle Redlichkeit: Nachdenken iiber Thesen
Ernst Tugendhats. Alber: 143-150.

Faber, Malte, Manstetten, Reiner & Proops, John L.R. (1992) Humankind and
the Environment: An Anatomy of Surprise and Ignorance. Environmental
Values. Volume 1 (3): 217-241.


https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/096327199200100306#con2
https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/096327199200100306#con3

Manstetten, Reiner und Faber, Malte (2025) Ist die Welt noch zu retten? Zur
Enzyklika von Papst Franziskus. Springer.

Scheler, Max (1954): Vom Ewigen im Menschen. In: Gesammelte Werke, Bd. 5,
hrsg. von Maria Scheler, Bern/Miinchen: Francke/Kdsel.

10


https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/096327199200100306#con2

