
Die Bedeutung von Glaube
und Unwissenheit für den
Nachhaltigkeitsdiskurs. Eine
Rede in der ersten Person

Malte Faber

Reiner Manstetten

AWI DISCUSSION PAPER SERIES NO. 766
November 2025

https://doi.org/10.11588/heidok.00037769



1 
 

 

 

 

Die Bedeutung von Glaube und Unwissenheit für den 

Nachhaltigkeitsdiskurs. Eine Rede in der ersten Person 

Malte Faber 

Alfred-Weber-Institut, Ruprecht Karls-Universität Universität Heidelberg 

Reiner Manstetten 

Philosophisches Seminar, Ruprecht Karls-Universität Universität Heidelberg 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 
 

 

 

 

Abstract (Deutsch) 

Die Bedeutung von Glaube und Unwissenheit für den 

Nachhaltigkeitsdiskurs. Eine Rede in der ersten Person 

Der Beitrag untersucht die Rolle von Glaube und Unwissenheit für den 

Nachhaltigkeitsdiskurs aus einer erkenntnistheoretischen und existentiellen 

Perspektive. Ausgehend von der Diagnose, dass trotz erheblicher 

wissenschaftlicher und politischer Anstrengungen die gesellschaftliche 

Transformation hin zu Nachhaltigkeit unzureichend bleibt, wird gefragt, welche 

Bedeutung Grundhaltungen wie Glaube, Hoffnung und Liebe für das ethische 

Selbstverständnis einer zukunftsfähigen Gesellschaft haben können. In 

Anknüpfung an die Enzyklika Laudato si’ (Franziskus 2015) und an den Satz 

des Hebräerbriefs „Es ist aber der Glaube das feste Vertrauen auf das Erhoffte, 

ein Überzeugtsein von dem, was wir nicht sehen“, wird Glaube nicht als 

Meinung, sondern als eine Haltung des Vertrauens gegenüber Kontingenz, und 

Unwissen verstanden. Diese Haltung ermöglicht, Unwissen nicht als Mangel, 

sondern als Raum von Möglichkeiten zu begreifen. Glaube und Vertrauen 

eröffnen so eine alternative epistemische Perspektive, in der Zukunft und 

Nichtwissen nicht Bedrohung, sondern Quelle von Sinn, Kreativität und 

moralischer Orientierung sind. Nachhaltigkeitspolitik wird dadurch als ein Feld 

verstanden, das auf epistemische Demut, interpersonales Vertrauen und die 

Anerkennung der Grenzen rationaler Steuerung angewiesen ist. Nur auf der 

Basis solcher Grundhaltungen kann verantwortliches Handeln gegenüber einer 

ungewissen, kontingenten Zukunft gelingen. Der Beitrag schlägt damit eine 

Brücke zwischen theologischer Anthropologie und ökonomisch-philosophischer 

Reflexion über Nachhaltigkeit. 

 

 

Abstract (English) 

The Significance of Faith and Ignorance for the Sustainability Discourse. A 

Speech in the First Person 

This paper explores the significance of faith and ignorance within the discourse 

on sustainability from an epistemological and existential perspective. Starting 

from the observation that, despite decades of scientific and political engagement, 



3 
 

progress toward sustainability remains insufficient, it asks what relevance 

fundamental attitudes such as faith, hope, and love may have for the ethical self-

understanding of a sustainable society. Drawing on Pope Francis’ encyclical 

Laudato si’ (2015) and the verse from the Letter to the Hebrews—“Faith is the 

assurance of things hoped for, the conviction of things not seen”—faith is 

interpreted not as belief or opinion but as an attitude of trust toward contingency, 

and ignorance. This orientation allows ignorance to be understood not as a 

deficiency but as a space of potentiality. Faith and trust thus open an alternative 

epistemic perspective in which the unknown and the unseen become sources of 

meaning, creativity, and moral orientation rather than of fear or paralysis. 

Sustainability policy, in this light, depends on epistemic humility, interpersonal 

trust, and the recognition of the limits of instrumental rationality. Only through 

such dispositions can responsible action toward an uncertain and contingent 

future emerge. The paper thereby seeks to bridge theological anthropology with 

philosophical and economic reflections on the conditions of sustainable practice. 

 

Key Words 

Nachhaltigkeit, Transformation, Umweltökonomie, Ökologische Ökonomie, 

Enzyklika Laudato si‘, Glaube, Unwissen, Vertrauen. 

 

JEL Classification  

Q56, Q57, Z12, Z13 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

 

Die Bedeutung von Glaube und Unwissenheit für den 

Nachhaltigkeitsdiskurs. Eine Rede in der ersten Person. 

 

Wir legen hier die schriftliche Fassung eines Vortrags vor, den Malte Faber 

mehrfach gehalten hat, u.a. am 3. Oktober 2025 bei dem Workshop „Laudato si’ 

und die ökologische Transformation“, veranstaltet von Markus Vogt (Lehrstuhl 

für Christliche Sozialethik der Ludwig-Maximilians-Universität München). 

Grundlage für diesen Text ist der jahrelange Dialog zwischen den beiden 

Autoren, insbesondere aber ihre gemeinschaftliche Arbeit an dem Buch „Ist die 

Welt noch zu retten. Zur Enzyklika Laudato si von Papst Franziskus“, das am 3. 

November 2025 erschienen ist. Erster Impuls unserer Gedanken waren 

persönliche Erfahrungen von Malte Faber, wie sie hier als „Rede in der ersten 

Person“ ihren Ausdruck finden. Für die theologischen Aspekte der folgenden 

Argumentation ist vor allem Reiner Manstetten verantwortlich. Die 

Ausdrucksweise der mündlichen Rede wurde beigehalten. 

Seit ich mich mit Umweltpolitik beschäftige – seit einem halben Jahrhundert – 

ist vieles geleistet worden. Aber gemessen an dem, was erforderlich wäre, ist es 

viel zu wenig. Wissenschaftlich gesehen sind die Aussichten für Umwelt und 

Gesellschaft düster.  

Vor diesem Hintergrund habe ich die Enzyklika Laudato si‘ (2018) als starkes 

Zeichen der Ermutigung erlebt (Manstetten & Faber 2025). Die Ermutigung 

kommt aus den religiösen Dimensionen der Enzyklika, wie sie im 1. 

Korintherbrief des Paulus im 13. Kapitel angesprochen werden: „Nun aber 

bleiben Glaube, Hoffnung, Liebe, diese drei; aber die Liebe ist die größte unter 

ihnen“.  

Was können wir mit Glaube, Hoffnung und Liebe in den gegenwärtigen 

Auseinandersetzungen über Umwelt und Gesellschaft anfangen? Auf den ersten 

Blick sehr wenig. In politischen Diskursen verbergen sich hinter Ausdrücken 

wie Liebe in der Regel Interessen, die keineswegs liebevoll sind. Überspitzt 

formuliert: Liebe, Glaube und Hoffnung im Sinne des 1. Korintherbriefes sind 

unpolitisch, sie sind nicht dafür da, gebraucht zu werden, sie sind nie Mittel, 

nicht einmal für noch so gute und gerechte Zwecke. Glaube, Hoffnung und 



5 
 

Liebe sind Selbstzweck. In ihnen geht es, wie der Philosoph Max Scheler 

formulierte, um die „Fülle des Lebens“ selbst.1  

Mit dieser Aussage sind wir mitten im Gespräch mit Laudato si‘. Fülle des 

Lebens – die Sehnsucht danach betrifft alle Menschen, religiöse und irreligiöse. 

Aber diese Fülle ist weder zu haben, noch lässt sie sich herstellen, sie ist nicht 

machbar. 

Der Nachhaltigkeitsdiskurs ist in der Regel religiös indifferent. Die Enzyklika 

will diesen Diskurs öffnen für Impulse aus dem Bereich, der mit Glaube, 

Hoffnung und Liebe angesprochen ist. Diese Öffnung hat ihre eigenen 

Schwierigkeiten. Denn man darf nicht annehmen, dass religiöse Akzente die 

Nachhaltigkeitspolitik besser machen oder ihre Akzeptanz in der Gesellschaft 

erhöhen könnten.  

Aber wozu sollten wir Glaube, Hoffnung und Liebe im Nachhaltigkeitsdiskurs 

thematisieren? Ich möchte zu dieser Frage einen Beitrag leisten am Beispiel des 

Glaubens.  

Beginnen möchte ich mit einer paradoxen Erfahrung: Gewiss hat der Glaube 

keinerlei messbaren Nutzen für eine Politik der Nachhaltigkeit. Aber dennoch 

kann er unendlich wichtig werden für alle Personen, die sich für Nachhaltigkeit 

einsetzen. Und so gesehen, hat er gerade wegen seiner Nutzlosigkeit doch seinen 

Nutzen. Diese Paradoxie will ich erläutern anhand eines Satzes, der sich im 

Hebräerbrief im Neuen Testament findet. Im 11. Kapitel Vers 1 heißt es dort:  

„Es ist aber der Glaube das feste Vertrauen auf das Erhoffte, ein Überzeugtsein, 

von dem, was wir nicht sehen.“  

Um diesen Satzes recht zu verstehen, müssen wir uns von einigen Vorstellungen 

verabschieden, die die meisten Menschen mit Glauben verbinden: In der 

Alltagssprache bedeutet Glauben Ähnliches wie Meinen: Ich weiß einen 

Sachverhalt nicht sicher, aber ich denke mir, ich stelle mir vor, ich vermute, dass 

es sich so oder so verhält. „Ich glaube, wir werden morgen schönes Wetter 

haben; ich glaube, dass Peter einen Fehler macht, wenn er sein Haus jetzt 

verkauft.“ Auch den religiösen Glauben stellen wir uns oft so vor, nur mit dem 

Unterschied, dass jetzt die Meinung vorgeschrieben ist: Die Katholiken müssen 

glauben, dass Maria ihr Leben lang Jungfrau war und dass der Papst unfehlbar 

ist; alle Christen müssen glauben, dass Jesus Christus von den Toten 

 
1 „Alles echte Helfen ist unmittelbarer Ausdruck der Liebe. Es ist nicht, wie man oft meint, ein Mittel zur 

Erzeugung von Liebe, sondern schon ihre Frucht. Die Liebe will nicht bloß das Leiden des anderen verkürzen, sie 

will das Gute und die Fülle seines Lebens.“ (Scheler 1954: 124 f). 

 



6 
 

auferstanden ist; die Muslime müssen glauben, dass der Koran Wort für Wort 

Gottesrede ist usw. Protestanten haben wiederum oft das Problem, dass sie 

lernen, allein der Glaube mache selig, sich dann aber fragen: Habe ich denn 

überhaupt Glauben?  

Mit solchen Vorstellungen, wie sie nicht selten auch von Vertretern der großen 

Religionen verbreitet werden, verbaut man sich das Verständnis von Glauben, 

wie es der Satz aus dem Hebräerbrief vermitteln will. Dort geht es nicht um 

Meinungen, Ansichten oder um richtig und falsch. Glaube ist etwas ganz 

Anderes als ein „Für Wahr Halten“ oder „Für Falsch Halten“. Glauben ist nicht 

ein Meinen, sondern eine Einstellung unseres Bewusstseins gegenüber allem, 

was uns begegnet, eine Einstellung, die in einem tiefen Vertrauen wurzelt.  

Ich wiederhole den Satz aus dem Hebräerbrief: „Es ist aber der Glaube das feste 

Vertrauen auf das Erhoffte, ein Überzeugtsein, von dem, was wir nicht sehen.“  

Zwei Themen klingen darin an, die für die Fragen der Nachhaltigkeit zentral 

sind, nämlich die Zukunft und das Unwissen. Zukunft und Unwissen sind heute 

für viele Menschen mit Angst besetzt; zumindest sind sie ständiger Anlass für 

Bekümmernis und Sorge. Ich persönlich bin keine Ausnahme für das 

Vorkommen dieser Gefühlszustände, gerade in meinem Alter. Anlässe sind 

zunehmende Gebrechlichkeit, Krankheit, Demenz, Sterben und Tod.  

Was die Gesellschaft angeht, sehe ich so vieles, was Sorgen bereitet, dass ich 

manchmal gar nicht weiter weiß. Aber es gibt etwas, das davon unberührt bleibt. 

Es ist das, was der Hebräerbrief Glauben nennt. Man kann den entsprechenden 

griechischen Ausdruck, pistis, auch mit Vertrauen übersetzen. Um dieses 

Vertrauen geht es mir. Das möchte ich zunächst für das private Umfeld erläutern. 

Wenn jemand in einer verfahrenen Situation vor lauter Sorgen nicht mehr sieht, 

wie es weitergehen kann, dann habe ich erlebt, dass es guttut, sich das zunächst 

einfach anzuhören, ohne es zu beurteilen und zu kommentieren. Erst danach 

kann man gemeinsam die betreffende Situation anschauen. In diesem 

gemeinschaftlichen Anschauen aber kommen Glaube und Vertrauen ins Spiel: 

als die Bereitschaft, jenseits der Nöte und Sorgen offen zu werden für Wege, 

Auswege, Lösungen. Aus eigener Erfahrung kann ich sagen, dass sich fast 

immer Wege, Auswege, Lösungen finden lassen; diese Erfahrung hängt mit einer 

bestimmten Art zusammen, die jeweiligen Situationen zu sehen: Nämlich mit 

dem Vertrauen, dass es Möglichkeiten gibt, im scheinbar Ausweglosen etwas zu 

finden, das ins Offene führt – also hinaus aus der Enge des Gefangenseins in den 

eigenen Sorgen und hinein in die Zukunft als den Raum neuer Möglichkeiten, in 

dem man wieder atmen und Schritte wagen kann.  

Das hört sich erst einmal ganz privat an.  



7 
 

Wenn ich aber von der Art spreche, wie die Situation gesehen wird, bin ich 

schon bei den Fragen von Politik, Gesellschaft und Umwelt. Der Satz aus dem 

Hebräerbrief macht deutlich: Für alles, was wir an Gutem und Gerechtem 

bewirken wollen, ist es wesentlich, dass wir die Situation mit den Augen des 

Glaubens, des Vertrauens sehen. Diese Art des Sehens ist entscheidend für unser 

Handeln. Für dieses Sehen steht, was der Hebräerbrief das Erhoffte nennt: „Es 

ist aber der Glaube das feste Vertrauen auf das Erhoffte, ein Überzeugtsein, von 

dem, was wir nicht sehen.“  

Wenn wir die Zuversicht für das Erhoffte mitbringen, dann ist das ein anderer 

Name dafür, dass wir die Gegenwart offen sehen für Möglichkeiten eines guten 

Ausganges: Der gute Ausgang liegt zwar nicht auf der Hand. Empirisch spricht 

auch Vieles dagegen. Aber sobald wir das Zutrauen haben, dass ein guter 

Ausgang möglich ist, erscheint die Gegenwart in einem anderen Licht. Es macht 

also einen gewaltigen Unterschied, ob man eine Herausforderung mit Zuversicht 

oder ohne Zuversicht betrachtet. Die Situation, das Problem, die 

Herausforderung, bleiben alle drei dasselbe, aber die Potenziale erscheinen mit 

der Zuversicht des Erhofften ganz anders als ohne sie. 

Damit komme ich zum 2. Teil des Verses, also: „ein Überzeugtsein von dem, 

was wir nicht sehen“.  Was wir nicht sehen, das betrifft unser Unwissen (vgl. 

Faber & al. 1992; Faber 2012). Unwissen macht in der Regel Angst, da es 

Kontrollverlust bedeutet, man fühlt sich hilflos, ja man kann verzweifeln. Die 

Formulierung „Ein Überzeugtsein, von dem, was man nicht sieht“, macht 

deutlich, dass Unwissen auch ganz anders betrachtet werden kann. Es ist das 

Auge des Glaubens, das hier eine neue Sicht anbietet; nämlich, dass in dem, was 

wir nicht sehen,  

• eine ungeheure Fülle von Möglichkeiten verborgen ist und dass  

• diese Möglichkeiten aus der Quelle des Guten stammen;  

• religiös gesprochen, könnten wir sagen: von Gott.  

Das ist eine ungewohnte Sicht. Denn was könnte sich nicht alles an 

Schrecklichem verbergen in dem, was man nicht sieht? Mit dieser Angst reagiert 

unser Alltagsbewusstsein häufig angesichts von Unwissen. Wenn ich aber darauf 

vertraue, dass die Quelle dessen, was man nicht sieht, Gott ist, dann brauche ich 

mich nicht zu fürchten. 

Natur-, Wirtschafts- und Sozialwissenschaftler sind im Allgemeinen nicht 

besonders geneigt, sich mit Unwissen zu beschäftigen. Oft sind sie sich ihres 

Unwissens nicht bewusst oder wollten davon nichts wissen. Denn viele meinen, 

Unwissen anzuerkennen, würde Sicherheiten gefährden und damit 



8 
 

Verunsicherung hervorrufen. Dabei wird übersehen, wie oft es sich um 

Sicherheiten handelt, die nichts weiter sind als starre Denkgewohnheiten.  

Ich persönlich habe die Annahme von Unwissen als Bereicherung erlebt. 

Unwissen anzunehmen kann das Leben zugleich intensivieren und erleichtern. 

Denn angesichts von Unwissen gibt es die Möglichkeit, entweder durch 

Forschung und Nachdenken außerhalb der gewohnten Bahnen neue 

Erkenntnisse zu gewinnen. Oder aber man erkennt, dass das Unwissen sich nicht 

beseitigen lässt. Wenn ich weiß, dass ich aus dem Unwissen nicht herauskomme, 

heißt das: Ich kann, was auf mich zukommt, nicht steuern, ich kann es nicht 

kontrollieren. Und das heißt auch: Ich brauche es nicht zu steuern, ich brauche 

es nicht zu kontrollieren. 

Nachhaltigkeitspolitik stellt eine so ungeheure Aufgabe dar, dass man an 

geradezu verzweifeln könnte. Was hilft? Es ist das Vertrauen.  

Vertrauen hat zwei Seiten: Im zwischenmenschlichen Bereich ist es die 

Bereitschaft, Menschen gegenüber, mit denen man zusammenarbeitet, in 

Vorleistung zu gehen und ihnen damit Vertrauen entgegenzubringen. Ein solches 

Vertrauen brauchte man insbesondere in der Arena der Politik. Es ist immer ein 

Risiko, sich darauf einzulassen. Alle wissen, wie Eigeninteressen von Politikern 

und Interessenvertretern Hindernisse aufbauen können. Aber ich habe in der 

Politikberatung immer wieder erlebt, wie gegenseitiges Vertrauen geholfen hat, 

unüberwindbar erscheinende Hindernisse zu überwinden. Auch politisches 

Handeln ist auf Aspekte des Glaubens, des Vertrauens im Sinne des 

Hebräerbriefes angewiesen. So möchte ich mir selbst ein wenig widersprechen: 

Im Anfang sagte ich: Glaube, Hoffnung und Liebe lösen uns heraus aus allem 

Erfolg- und Nutzendenken, sie sind unpolitisch. Jetzt aber sage ich: Erfolgreiche 

Nachhaltigkeitspolitik kann es langfristig nur geben, wo alle, die am Erfolg 

mitwirken können und wollen, untereinander wirkliches Vertrauen aufbauen.  

In einer Zeit, wo die Klimapolitik der gegenwärtigen USA-Regierung nahezu 

alles zunichte zu machen scheint, was mühsam in den letzten Jahrzehnten 

erreicht wurde, klingt das vielleicht recht optimistisch.  

Hier ist aber die andere Seite des Vertrauens, die eigentlich religiöse, noch 

wichtiger. Es geht um die Fähigkeit, sich langfristig für Nachhaltigkeit 

einzusetzen, auch dann, wenn die Erfolgsaussichten, die man vor Augen hat, 

schlecht sind. Aber hier sagt der Glaube als festes Vertrauen in das Erhoffte: Die 

Zukunft ist offen, sie hat viele Möglichkeiten. Das schließt zwar keineswegs 

aus, dass es schlimm, sogar weitaus schlimmer kommen kann, als wir im 

Vorhinein gedacht haben. Nur: Das ist nur die halbe Wahrheit. Wer nur auf diese 

Hälfte starrt, wird bald die Energie zum Handeln verlieren. Vertrauen besagt: Es 



9 
 

gibt eine andere Seite der Wahrheit, die ebenfalls im Unwissen verborgen ist. 

Mit dem Auge des Vertrauens können wir sagen: Nichts von dem, was wir 

erhoffen, ist unmöglich. Wenn wir unser Bestes tun, wenn wir unserem 

Idealismus mit Urteilskraft und Geduld genügend Bodenhaftung geben, dann 

dürfen wir für uns oder auch über unser Leben hinaus auf einen guten Ausgang 

hoffen. Tun wir das Unsere, dann mag sich auch das finden, was nicht in unserer 

Macht steht.  

Bei der Verkündigung der Geburt Jesu im Lukasevangelium (1, 26-38) sagt der 

Engel zu Maria: „Bei Gott ist kein Ding unmöglich.“ Ich bin der Überzeugung, 

dass diese Möglichkeiten, die unsere Vorstellung unendlich übersteigen, gut 

sind. Unsere Aufgabe ist es allerdings, aus der unendlichen Fülle dieser 

Möglichkeiten, die wir nicht sehen und nicht sehen können, die wenigen 

herauszugreifen, wo wir bei einigem Nachsinnen doch etwas sehen können und 

dann aus diesem Wenigen das Beste daraus machen.  

In der Enzyklika Laudato si‘ (2018: Absatz 13) schreibt Papst Franziskus: „Der 

Schöpfer verlässt uns nicht, niemals macht er in seinem Plan der Liebe einen 

Rückzieher, noch reut es ihn, uns erschaffen zu haben. Die Menschheit besitzt 

noch die Fähigkeit zusammenzuarbeiten, um unser gemeinsames Haus 

aufzubauen.“ 

Ich bin davon überzeugt: Die Menschen, als Ebenbild Gottes, haben etwas von 

Gottes Kreativität. Auch in ihnen selbst kann es geschehen, dass Möglichkeiten 

des Guten hervortreten, von denen sie vorher selbst nicht wussten. 

 

Literatur 

Enzyklika Laudato sí. Papst Franziskus (2018). Enzyklika Laudato (LS) sí von 

Papst Franziskus über die Sorge für das gemeinsame Haus. 4. Auflage, 

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.). Libreria Editrice Vaticana. 

Siehe auch: 

https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-

francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html 

Faber, Malte (2012) Unwissen und intellektuelle Redlichkeit. In Jacobi, Klaus 

(Hg.). Mystik, Religion und intellektuelle Redlichkeit: Nachdenken über Thesen 

Ernst Tugendhats. Alber: 143-150. 

Faber, Malte,  Manstetten, Reiner &  Proops, John L.R. (1992) Humankind and 

the Environment: An Anatomy of Surprise and Ignorance. Environmental 

Values. Volume 1 (3):  217-241. 

https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/096327199200100306#con2
https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/096327199200100306#con3


10 
 

Manstetten, Reiner und Faber, Malte (2025) Ist die Welt noch zu retten? Zur 

Enzyklika von Papst Franziskus. Springer.  

Scheler, Max (1954): Vom Ewigen im Menschen. In: Gesammelte Werke, Bd. 5, 

hrsg. von Maria Scheler, Bern/München: Francke/Kösel. 

https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/096327199200100306#con2

