
 
Jan Thorbecke Verlag

Die Kreuzzugsbewegung  
im römisch-deutschen Reich  

(11.–13. Jahrhundert)

Herausgegeben von
Nikolas Jaspert und Stefan Tebruck

https://doi.org/10.11588/heidok.00037967



Inhalt

Vorwort  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            	 VII

Nikolas Jaspert und Stefan Tebruck
Die Kreuzzugsbewegung im römisch-deutschen Reich  
(11.–13. Jahrhundert) – Zur Einführung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 1

Alexander Berner
Kreuzfahrer aus dem Nordwesten des Reichs 1096–1230  . . . . . . . . . . . . .              	 13

Stefan Tebruck
Kreuzfahrer und Jerusalempilger aus dem sächsisch-thüringischen  
Raum (1100–1300)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 41

Alan V. Murray
Das erste Jahrhundert der Kreuzzugsbewegung im Südwesten  
des Reiches: Kreuzfahrer aus Franken, Schwaben und dem Elsaß  
im Zeitraum von 1097 bis 1204  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 85

Hubert Houben
Auf dem Weg ins Heilige Land: Deutsche Pilger, Kreuzfahrer  
und Ordensritter in Italien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 103

Jochen Burgtorf
Die ersten Templerniederlassungen im Reich  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 119

Karl Borchardt
Zwischen Almosensammeln und Besitzerwerb: Die frühen Johanniter  
in Mitteleuropa (12.–13. Jahrhundert)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 141

Marie-Luise Favreau-Lilie
Träger und Förderer des Deutschen Ordens im Deutschen Reich  
(13. Jahrhundert)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 155

Nikolas Jaspert
Der Orden vom Heiligen Grab im nordalpinen Reich:  
Kanonikale Verflechtungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 175



Claudia Zey
Die päpstlichen Legaten als Kreuzzugswerber im Reich  . . . . . . . . . . . . .              	 207

Christoph T. Maier
Propaganda und Diversifikation der Kreuzzüge im 13. Jahrhundert  . . .    	 235

Bernd Bastert
enhalp dem mer – Kreuzzüge ins Heilige Land. Das ‚Buch von Akkon‘  
im Kontext der deutschen Kreuzzugsliteratur des 12. bis 14. Jahrhunderts 	 249

Gia Toussaint
Von Jerusalem nach Cleveland. Ein Tafelreliquiar von 1214  
und seine Reliquien aus der Limburger Staurothek  . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 269

Andrea Worm
Visuelle Vergegenwärtigungen Jerusalems und der Heiligen  
Stätten im Reichsgebiet. Überlegungen zu Kontexten und 
Übermittlungswegen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 285

Bianca Kühnel
Monumental Representations of the Holy Land in the Holy Roman  
Empire  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 319

Jürgen Bärsch
Jerusalem im Spiegel der abendländischen Liturgie des Mittelalters.
Anamnetisches Zitat – szenische Darstellung – visuell-haptische 
Inkorporation  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 347

Herausgeber und Autoren  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 361

Orts- und Namensindex  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 363

VI Inhalt



NIKOLAS JASPERT

Der Orden vom Heiligen Grab im  
nordalpinen Reich: 

Kanonikale Verflechtungen

Um das Jahr 1500 verfasste ein anonymer, wohl aus dem fränkischen stammender 
Priester des Deutschen Ordens eine Chronik, die seit dem 19. Jahrhundert als ‚Chro-
nik der vier Orden von Jerusalem‘ bekannt ist1. Das Werk illustriert überzeugend 
ein wesentliches Merkmal der Historiographie geistlicher Orden, nämlich die Erin-
nerung an die eigenen Ursprünge zu feiern2 – mithin ein institutionelles Gedächtnis 
und eine Eigengeschichte zu konstruieren, um mit deren Hilfe die eigene Ordnung 
zu stabilisieren und zu legitimieren3. Der Titel dieser Chronik ist insofern zutref-

1	 Chronik der vier Orden von Jerusalem. Nach Ernst Strehlke's Abschrift der Papierhandschrift 
Nr. 212 des Centralarchives des deutschen Ordens zu Wien, hg. von Robert Toeppen, Marien-
burg 1895; Anonymus, Chronik der vier Orden von Jerusalem, in: Scriptores rerum Prussica
rum. Die Geschichtsquellen der preußischen Vorzeit, Bd. 6, hg. von Walther Hubatsch/Udo Ar
nold, Frankfurt/M. 1968, S. 110–164. Das unikal überlieferte Werk befindet sich in Wien, Zentral
archiv des Deutschen Ordens, Hs. 459, vgl. Franz Haidinger/Alois Lackner, Katalog der Streu-
bestände in Wien und Niederösterreich 1: Nichtarchivalische mittelalterliche Handschriften und 
Fragmente in Korneuburg, Mistelbach, Retz, St. Pölten, Tulln, Waidhofen an der Thaya, Weitra, 
Wien, Wiener Neustadt und aus Privatbesitz (Denkschriften/Österreichische Akademie der Wis
senschaften, Philosophisch-Historische Klasse 5), Wien 2000, S. 328–329. Udo Arnold, Geschichts
schreibung im Preußenland bis zum Ausgang des 16. Jahrhunderts, in: Jb. für die Geschichte 
Mittel- und Ostdeutschlands 19 (1970), S. 74–126, besonders S. 89–90; Udo Arnold, Deutschordens
historiographie im Deutschen Reich, in: Die Rolle der Ritterorden in der mittelalterlichen Kul-
tur, hg. von Zenon Hubert Nowak (Ordines militares 3), Toruń 1985, S. 65–87, besonders S. 74–76; 
Deutsches Literatur-Lexikon: das Mittelalter: Autoren und Werke nach Themenkreisen und Gat
tungen, Bd. 3: Reiseberichte und Geschichtsdichtung, hg. von Wolfgang Achnitz, Berlin 2012, 
S. 1007–1008. Für Korrekturen und Hinweise bedanke ich mich herzlich bei Wolf Zöller (Heidel-
berg).

2	 Siehe den gleichnamigen Sammelband: La mémoire des origines dans les ordres religieux-mili-
taires au Moyen Âge – Die Erinnerung an die eigenen Ursprünge in den geistlichen Ritterorden 
im Mittelalter, hg. von Philippe Josserand/Mathieu Olivier (Vita Regularis. Abhandlungen 51), 
Berlin-Münster 2012.

3	 Kaspar Elm, Elias, Paulus von Theben und Augustinus als Ordensgründer. Ein Beitrag zur Ge-
schichtsschreibung und der Geschichtsdeutung des Eremiten- und Bettelordens des 13. Jahrhun
derts, in: Geschichtsschreibung und Geschichtsbewußtsein im späten Mittelalter, hg. von Hans 
Patze (VuF 31), Sigmaringen 1987, S. 371–399; Kaspar Elm, Die Bedeutung historischer Legiti-
mation für Entstehung und Funktion des mittelalterlichen Ordenswesens, in: Herkunft und Ur-
sprung. Historische und mythische Formen der Legitimation, hg. von Peter Wunderli (Studia 
humaniora), Düsseldorf 1994, S. 71–90; Jürgen Sarnowsky, Das historische Selbstverständnis 
der geistlichen Ritterorden, in: ZKG 110 (1999), S. 315–330; Gert Melville, Geltungsgeschichten 
am Tor zur Ewigkeit. Zu Konstruktionen von Vergangenheit und Zukunft im mittelalterlichen 
Religiosentum, in: Geltungsgeschichten. Über die Stabilisierung und Legitimierung institutio-
neller Ordnungen, hg. von Gert Melville/Hans Vorländer, Köln 2002, S. 75–108; Cécile Caby, La 



176 Nikolas Jaspert

fend, als es dem Autor zwar vorrangig um die Geschichte seines in Bedrängnis ge-
ratenen Ordens geht, die verbindende Klammer seines Werkes jedoch die Annahme 
ist, dass die vier von ihm behandelten Gemeinschaften allesamt in Jerusalem ge-
gründet seien. So beginnt seine Darstellung denn auch mit den Worten: Wir fynden 
vier auffgesaczte ordenn der creucziger, die iren ursprung, wirdigkeit unnd namen alle vonn 
der heyligenn stat Jherusalem ze ervolgen und ze überkomen verdient haben4. Bei diesen 
Institutionen handelt es sich neben dem Deutschen Orden um den Templer- und 
den Johanniterorden sowie schließlich um die Gemeinschaft, die in diesem Beitrag 
im Vordergrund stehen wird, also um den Orden vom Heiligen Grab. Auffällig an 
dem Werk ist nicht nur, dass darin die so genannten Sepulchriner in einem Atemzug 
mit den Ordensrittern aufgeführt werden, sondern auch, dass ihrer Gemeinschaft 
sogar der chronologische Vorrang sowohl vor allen Ritterorden als auch vor den 
anderen geistlichen Einrichtungen Jerusalems eingeräumt wird: unnder welichenn 
zum ersten auffkomen ist unnd ze dem dinst gottes geordnet der orde der geistlichen kor-
hernn des heyligen grabs zu Jherusalem5. In einer weiten historischen Einführung der 
Chronik wird daher zuerst die frühe Geschichte des Jerusalemer Patriarchats, dann 
die Errichtung der Grabeskirche und die zeitlich darauf folgende Einrichtung wei-
terer christlicher Kultorte auf dem Ölberg und im Tale Josaphat dargestellt, um an-
schließend die Restitution des Patriarchats und die Einrichtung einer Kanoniker-
gemeinschaft infolge des Ersten Kreuzzugs zu behandeln. Zum Ende des Ab
schnitts wird auf den erfolglosen Versuch Papst Innozenz’ VIII. Bezug genommen, 
den Orden vom Heiligen Grab aufzulösen6, wodurch die Abfassungszeit des anony
men Werkes auf die Jahre nach 1497 und vor 1519 eingegrenzt werden kann7.

mémoire des origines dans les institutions médiévales, in: Mélanges de l'Ecole française de Rome. 
Moyen Âge 115 (2003), S. 133–479; Karl-Siegbert Rehberg, Zur Konstruktion kollektiver „Lebens
läufe“. Eigengeschichte als institutioneller Mechanismus, in: Gründungsmythen, Genealogien, 
Memorialzeichen: Beiträge zur institutionellen Konstruktion von Kontinuität, hg. von Gert Mel
ville/Karl-Siegbert Rehberg, Köln 2004, S. 3–18; Écrire son histoire: les communauté régulières 
face à leur passé, hg. von Nicole Bouter (Travaux et recherches/ C.E.R.C.O.R. 18), Saint-Étienne 
2005; Philippe Josserand, Mythe d'origine, in: Prier et combattre: dictionnaire européen des 
ordres militaires au Moyen Âge, hg. von Nicole Bériou/Philippe Josserand, Paris 2009, S. 643–644; 
Florent Cygler, Le discours sur les origines propres dans les ordres religieux au Moyen Âge, in: 
La mémoire des origines (wie Anm. 2), S. 23–42; Gert Melville, ‚Memoria‘ als institutionelles 
Fundament der ‚Vita Religiosa‘, in: Wider das Vergessen und für das Seelenheil. Memoria und 
Totengedenken im Mittelalter, hg. von Rainer Berndt S.J. (Erudiri Sapientia 9), Münster 2013, 
S. 105–123, besonders S. 116–120. 

4	 Anonymus, Chronik der vier Orden von Jerusalem (wie Anm. 1), S. 110. Siehe auch das zeit-
nahe, wenig bekannte Gegenstück der ‚Compilación de los milagros de Santiago‘ des Diego 
Rodríguez de Almela, die ebenfalls in einem eigenen Kapitel auf die in Palästina entstandenen 
Orden eingeht: Philippe Josserand, L'Ordre de Santiago face au récit de ses origines, in: La mé-
moire des origines (wie Anm. 2), S. 121–134, besonders S. 130–132.

5	 Anonymus, Chronik der vier Orden von Jerusalem (wie Anm. 1), S. 110.
6	 Unnd wie wol bapst Jnnocencius der achtest jüngst mit verwilligung seiner cardinalen und iren nachge-

seczten anwelden des Römischen gerichts den obgemelten orden der geistlichen chorhernn des heyligen 
grabs abzetund emsigen vleis undername und bearbeite, unnd des yecz genanten ordenns güter dem hos-
pital sannt Johanns by Rodisss gelegen zu ze eignen unnd ze übergebenn, yedoch so ist das umb willenn 
unnd usz ursach, daz sich die bruder des genanten ordens vleissiglichen dawider saczten unnd gewerliche 
ursach fürkerten, nemlich ire alter, unschult unnd mylten guten willenn irer stieffter, auch durch fürbit 
etlicher furstenn unnd sonnderlichen keyser Friderichs des dritten, alssdann unnd bisz auff den heutigen 
tag underloszenn pliebenn. – Anonymus, Chronik der vier Orden von Jerusalem (wie Anm. 1), S. 114.

7	 Zur Aufhebungsbulle von 1489: Jakob Hermens, Der Orden vom Heiligen Grabe, Düsseldorf 
1867, S. 111–115; Kaspar Elm, St. Pelagius in Denkendorf. Die älteste deutsche Propstei des Ka-



� 177Der Orden vom Heiligen Grab im nordalpinen Reich

Die ‚Chronik der vier Orden von Jerusalem‘ wird wiederholt in diesem Beitrag 
erwähnt, denn sie gibt uns einige der Leitfragen vor, die dabei helfen sollen, die we
sentlichen Merkmale dieser trotz grundlegender Vorarbeiten Zuster Maria Heres-
withas8, Geneviève Bresc-Bautiers9, des Comte de Gennes10 und vor allem Kaspar Elms11 
noch immer zu wenig bekannten Gemeinschaft12 herauszuarbeiten und deren Prä-

pitels vom Hlg. Grab in Geschichte und Geschichtsschreibung, in: Landesgeschichte und Geis
tesgeschichte. Festschrift für Otto Herding zum 65. Geburtstag, hg. von Kaspar Elm/Eberhard 
Gönner/Eugen Hillenbrand (Veröffentlichungen der Kommission für geschichtliche Landes-
kunde in Baden-Württemberg B, 92), Stuttgart 1977, S. 80–130, besonders S. 80–81.

8	 Zuster Maria Hereswitha, De vrouwenkloosters van het Heilig Graf in het prinsbisdom Luik 
vanaf hun ontstaan tot aan de fransche revolutie 1480–1798 (Recueil de travaux d'histoire et de 
philologie 3, 4), Leuven 1941; Dies., Orde van het Heilig-Graf (Inleiding tot de geschiedenis van 
het kloosterwezen in de Nederlanden = Introduction à l'histoire monastique aux Pays-Bas. A: 
Orden onstaan in de Middeleeuwen 2, 1, f), Brussel 1975.

9	 Geneviève Bresc-Bautier, Bulles d´Urbain IV en faveur de L´Ordre du Saint-Sepulcre (1261–
1264), in: Melanges de L´École Française de Rome 85 (1973), S. 283–310; Dies., Dévotion au Saint-
Sépulcre et histoire hospitalière (Xe-XIVe siècle), in: Assistence et assistés jusqu'à 1610. Actes du 
97e Congrès National des Sociétés Savantes, Nantes 1972, Section de philologie et d'histoire jus
qu'à 1610, Paris 1979, S. 253–276; Le cartulaire du chapitre du Saint-Sépulcre de Jérusalem, hg. 
von Geneviève Bresc-Bautier (Documents relatifs à l'histoire des croisades 15), Paris 1984; 
Dies., Partir, prier, donner: les églises fondées en souvenir du pèlerinage en Terre Sainte (Xe-XIe 
siècles), in: Il cammino di Gerusalemme, hg. von Maria S. Calò Mariani (Rotte mediterranee 
della cultura 2), Bari 2002, S. 565–580; Dies., La dévotion au Saint-Sépulcre de Jérusalem en Oc-
cident: imitations, invocation, donations, in: Les cahiers de Saint-Michel de Cuxa 38 (2007), S. 95–
106.

10	 Jean-Pierre de Gennes, Les Chevaliers du Saint-Sépulcre de Jérusalem. Essai critique 1: Origines 
et histoire générale de l'Ordre, Paris 1995; Ders., L'Ordre de la Chevalerie du Saint Sépulcre de 
Jerusalem (XIV-XIX siècles), in: Militia Sancti Sepulcri. Idea e istituzioni, hg. von Kaspar Elm/
Cosimo Damiano Fonseca, Città del Vaticano 1998, S. 311–326; Ders., Insignes et décorations de 
l'Ordre équestre du Saint-Sépulcre de Jérusalem, des origines à nos jours, Versailles 2002.

11	 Kaspar Elm, Fratres et Sorores Sanctissimi Sepulcri. Beiträge zu fraternitas, familia und weibli-
chem Religiosentum im Umkreis des Kapitels vom Hl. Grab, in: FmSt 9 (1975), S. 287–333; Ders., 
Quellen zur Geschichte des Ordens vom Hlg. Grab in Nordwesteuropa aus deutschen und nie-
derländischen Archiven (1191–1603), Bruxelles 1976; Ders., St. Pelagius in Denkendorf (wie 
Anm. 7); Kaspar Elm, Kanoniker und Ritter vom Heiligen Grab. Ein Beitrag zur Entstehung und 
Frühgeschichte der palästinensischen Ritterorden, in: Die geistlichen Ritterorden Europas, hg. 
von Josef Fleckenstein/Manfred Hellmann (VuF 26), Sigmaringen 1980, S. 141–169; Ders., Mater 
ecclesiarum in exilio. El capítulo del Santo Sepulcro desde la caída de Acre, in: La Orden del Santo 
Sepulcro. Primeras jornadas de estudio (2–5 abril 1991, Calatayud-Zaragoza), Madrid 1991, 
S. 13–25; Ders., Die Vita canonica der regulierten Chorherren vom Heiligen Grab in Jerusalem, 
in: La vie quotidienne des moines et chanoines réguliers au moyen âge et temps modernes, hg. 
von Marek Derwich, Wrocław 1995, S. 181–192; Ders., La liturgie de l'Eglise latine de Jérusalem 
au temps des croisade, in: Les Croisades. L'Orient et l'Occident d'Urbain II à Saint Louis 1096–
1270, hg. von Monique Rey-Delqué, Milano 1997, S. 243–246. Die meisten dieser Studien sind 
zusammengetragen in: Kaspar Elm, Umbilicus mundi. Beiträge zur Geschichte Jerusalems, der 
Kreuzzüge, des Kapitels vom Hlg. Grab in Jerusalem und der Ritterorden (Instrumenta canonis
sarum regularium Sancti Sepulcri 7), Sint-Kruis 1998; weiterhin: Ders., Das Fortleben der lateini
schen Kirche von Jerusalem nach dem Fall von Akkon (1291), in: L'idea di Gerusalemme nella 
spiritualità cristiana del Medioevo: atti del Convegno internazionale in collaborazione con l'Isti
tuto della Görres-Gesellschaft di Gerusalemme, Gerusalemme, Notre Dame of Jerusalem Center, 
31 agosto – 6 settembre 1999 (Atti e documenti 12), Città del Vaticano 2003, S. 211–233. Hingewie
sen sei auch auf einen von Kaspar Elm mit herausgegebenen Sammelband: Militia Sancti Sepul
cri. Idea e istituzioni, hg. von Kaspar Elm/Cosimo Damiano Fonseca, Città del Vaticano 1998.

12	 Einen Überblick zum bisher Geleisteten vermitteln: María Concepción García Albares, Biblio-
grafía de la Orden del Santo Sepulcro, Zaragoza 1991; Dies., Bibliografía de la Orden del Santo 



178 Nikolas Jaspert

senz im Reich zu konturieren. Damit soll ein Beitrag dazu geleistet werden, die frühe 
Geschichte der kleineren Orden Palästinas zu erhellen, jener Gemeinschaften also, 
die nicht militärisch aktiv wurden und aufgrund ihrer Kriegsteilnahmen die Vor-
stellungswelten späterer Historiker beflügelten, die aber ebenso wie jene von Paläs-
tina ins Reich ausstrahlten, dort Dependancen unterhielten und auf diese Weise 
Verflechtungen zwischen dem Heiligen Land und Mitteleuropa schufen. Es handelt 
sich um Gemeinschaften wie die Klöster Santa Maria Latina und Santa Maria vom 
Tale Josaphat, die Kathedralsgemeinschaften von Nazareth, von Bethlehem und an
dere mehr13. Der Orden vom Heiligen Grab ist lediglich der wichtigste Exponent die-
ser Gruppe. 

Im Folgenden soll das Augenmerk vor allem auf der verflechtungsgeschichtli-
chen Dimension des Ordens vom Heiligen Grab liegen und dabei die Reziprozität 
derartiger Beziehungen zwischen Palästina und dem Reich herausgearbeitet wer-
den14. Dies bedeutet, Austausch- und Verflechtungsprozesse in zweifacher Richtung 
– von Norden nach Süden und von Süden nach Norden – zur Kenntnis zu nehmen 
und Kommunikations- wie Übersetzungsphänomene als dynamische und plu

Sepulcro. Addenda, Zaragoza 1995; Dies., Bibliografía de la Orden del Santo Sepulcro (Biblio-
teca de la Orden del Santo Sepulcro 4), Zaragoza 2007.

13	 Pietro Sinopoli di Giunta, La badia regia di S. Maria Latina in Agira, Acireale 1911; Ders., Il 
Tabulario di S. Maria Latina di Agira, Catania 1926; Wilhelm Hotzelt, Kirchengeschichte Paläs-
tinas im Zeitalter der Kreuzzüge 1099–1291 (Kirchengeschichte Palästinas von der Urkirche bis 
zur Gegenwart 3; Palästinahefte des Deutschen Vereins für das Heilige Land 29/32), Köln 1940; 
Hans Eberhard Mayer, Bistümer, Klöster und Stifte im Königreich Jerusalem (Schriften der 
MGH 26), Stuttgart 1977; Klaus-Peter Kirstein, Die lateinischen Patriarchen von Jerusalem von 
der Eroberung der Heiligen Stadt durch die Kreuzfahrer 1099 bis zum Ende der Kreuzfahrerstaa
ten 1291 (Berliner historische Studien 35 = Ordensstudien 16), Berlin 2002; Kaspar Elm, Sion, 
Monte, in: Dizionario degli Istituti di Perfezione 8 (1988), Sp. 1540f.; Aryeh Graboïs, La fonda-
tion de l'abbaye du Templum Domini et la légende du Temple de Jérusalem au XIIe siècle, in: 
Autour de la Première Croisade, Actes du Colloque de la Society for the Studies of the Crusades 
and the Latin East (Clermont-Ferrand, 22–25 juin 1995), hg. von Michel Balard (Byzantina Sor-
bonensia 14), Paris 1996, S. 231–237; Rudolf Hiestand, Gaufridus abbas Templi Domini: an Un-
derestimated Figure in the Early History of the Kingdom of Jerusalem, in: The Experience of 
Crusading, 2: Defining the Crusader Kingdom, hg. von Peter W. Edbury/Jonathan Phillips, 
Cambridge 2003, S. 48–59 sowie zukünftig die Dissertation von Wolf Zöller (Heidelberg) über 
die Kanoniker in den Kreuzfahrerstaaten; zur Präsenz im Reich siehe Elm, St. Pelagius in Den-
kendorf (wie Anm. 7), S. 88, Anm. 35; Reinhard Schmitt/Stefan Tebruck, Jenseits von Jerusalem: 
Spuren der Kreuzfahrer zwischen Harz und Elbe, Halle (Saale) 2005, S.190–196, sowie künftig 
die im Druck befindliche Habilitationsschrift von Stefan Tebruck, Aufbruch und Heimkehr. Je-
rusalempilger und Kreuzfahrer aus dem sächsisch-thüringischen Raum (1100–1300).

14	 Michael Limberger/Thomas Ertl, Vormoderne Verflechtungen von Dschingis Khan bis Chri-
stoph Columbus. Eine Einleitung, in: Die Welt 1250–1500, hg. von Thomas Ertl/Michael Limber
ger (Globalgeschichte 1000–2000, 3), Wien 2009, S. 11–28; Wolfram Drews, Transkulturelle Per-
spektiven in der mittelalterlichen Historiographie. Zur Diskussion welt- und globalgeschichtli
cher Entwürfe in der aktuellen Geschichtswissenschaft, in: HZ 292 (2010), S. 31–59; Andreas 
Bihrer, Konstellationen – Funktionalisierungen – Wirkungen. Ein Plädoyer für eine kommuni-
kationsgeschichtliche Ausweitung des Kulturtransferkonzepts, in: Vermitteln – Übersetzen – 
Begegnen: Transferphänomene im europäischen Mittelalter und in der Frühen Neuzeit, hg. von 
Balázs J. Nemes/Achim Rabus (Nova mediaevalia 8), Göttingen 2011, S. 265–278; Transkulturelle 
Verflechtungen im mittelalterlichen Jahrtausend: Europa, Ostasien, Afrika, hg. von Michael Bor
golte/Matthias M. Tischler, Darmstadt 2012.



� 179Der Orden vom Heiligen Grab im nordalpinen Reich

ridirektionale Prozesse zu verstehen15. Diese Institution und ihre Mitglieder trugen 
nicht nur in unterschiedlichen Räumen, sondern auch auf vielfältige Art und Weise 
zu Prozessen des Austauschs, des Transfers und der Anverwandlung bei: Zum ei-
nen im Rahmen der Gründung und frühen Ausbauphase ihrer Häuser im römisch-
deutschen Reich; in einem ersten Schritt wird daher zu untersuchen sein, inwiefern 
friedliche und militärische Formen der Mobilität, mithin Pilgerreisen und Kreuz-
zugsunternehmen, der Entstehung von Stiften im nordalpinen Reich dienlich wa-
ren (I). Zweitens ist auf die Mobilität der Kanoniker selbst zu blicken, auf ihre Mig-
ration in die Kreuzfahrerstaaten ebenso wie auf ihre Entsendung von dort ins Reich 
(II). Ein weiterer Abschnitt fokussiert weniger menschliche Akteure, die transmedi
terrane Konnektivität herstellten, als die Anziehungspunkte, welche diese Formen 
der Mobilität überhaupt hervorriefen. In welchem Maße konnten die Kanoniker 
vom Heiligen Grab beanspruchen, in einem besonderen Verhältnis zu diesen „At-
traktoren“ zu stehen (III)? Und schließlich: Mit Hilfe welcher performativen und im 
weiteren Sinne kulturellen Sozialformen gelang es ihnen im Reich, diese besondere 
Beziehungen zu fernen Stätten des Heilsgeschehens den Gläubigen zu vermitteln? 
Ein weiteres Kapitel wird daher nach der Herstellung von Eigengeschichte und von 
sequenzieller Erinnerung fragen (IV), bevor abschließend und mit Blick auf das spä
tere Mittelalter analysiert wird, welche Konkurrenten den Kanonikern diese Auf-
gabe streitig machten und wie diese auf neue Herausforderungen reagierten (V).

Diese Erkenntnisinteressen und dieses Vorgehen stellen letztlich den Versuch 
dar, die Geschichte der geistlichen Einrichtungen der Kreuzfahrerstaaten aus der 
Perspektive globaler Verflechtungen im vormodernen Europa als ein Beispiel für 
Fernbeziehungen von Institutionen und ihren Akteuren zu verstehen16. Fernräumli
che Interaktionen zwischen den südlichen Küsten des Mittelmeerraumes und dem 
nordalpinen Europa stehen im Zentrum des Interesses. Denn Expansionsprozesse 
wie die Kreuzzüge bedingten Migrationen unterschiedlichster Natur – von Militär-
siedlern über landwirtschaftliche und gewerbliche Kolonisten bis zu den Religions
siedlern, den individuellen Klerikern und den Mitgliedern weiträumiger Ordensge
flechte17. Diese personellen Verflechtungen bedingten ihrerseits weitere, auf mate

15	 Frühere Studien betrachteten diese Kommunikation gewöhnlich unidirektional: Reinhold Röh-
richt, Deutsche Pilger- und Kreuzfahrten nach dem Heiligen Lande 700–1300 (Beiträge zur Ge-
schichte der Kreuzzüge 2), Berlin 1878, ND Aalen 1967; Ders., Deutsche Pilgerreisen nach dem 
Heiligen Lande, Innsbruck 1900, ND Aalen 1967; Dieter Rüdebusch, Der Anteil Niedersachsens 
an den Kreuzzügen und Heidenfahrten, Hildesheim 1972, mit Blick für die Reziprozität der 
Kommunikation dagegen Paula Giersch/Wolfgang Schmid, Rheinland – Heiliges Land: Pilger-
reisen und Kulturkontakte im Mittelalter (Armarium Trevirense 1), Trier 2004, besonders S. 32–
57, 64–78, 218–282. Vgl. Alexander Berner, Kreuzzug und regionale Herrschaft: die älteren Gra-
fen von Berg 1147–1225, Köln 2014.

16	 Globalisierung und Globalgeschichte, hg. von Margarete Grandner/Dietmar Rothermund/
Wolfgang Schwentker (Globalgeschichte und Entwicklungspolitik 1), Wien 2005; Globalge-
schichte: Theorien, Ansätze, Themen, hg. von Sebastian Conrad/Andreas Eckert/Ulrike Frei-
tag (Globalgeschichte 1), Frankfurt 2007; Michael Borgolte, Mittelalter in der größeren Welt. 
Eine europäische Kultur in globaler Perspektive, in: HZ 295 (2012), S. 35–61; Wolfgang Rein-
hard, Globalgeschichte oder Weltgeschichte? in: HZ 294 (2012), S. 427–438.

17	 Robert Bartlett, The Making of Europe: Conquest, Colonization, and Cultural Change, 950–
1350, Princeton, N. J. 1993; Migrations et diasporas méditerranéennes (Xe–XVIe siècles) Actes 
du colloque de Conques, 14–18 octobre 1999, hg. von Michael Ballard/Alain Ducellier, Paris 
2002; Des sociétés en mouvement: migrations et mobilité au Moyen Âge, hg. von der Société des 



180 Nikolas Jaspert

riellen, textuellen, semantischen oder performativen Bedeutungsträgern basierende 
Austauschprozesse. Dem Spektrum und den Eigenheiten dieses kanonikalen Ge-
flechts soll hier nachgegangen werden.

I. Frühgeschichte und Förderer, Kreuzfahrer und Pilger

Eines der vom anonymen Verfasser der ‚Chronik der vier Orden von Jerusalem‘ he
rausgestellten Merkmale des Ordens vom Heiligen Grab ist dessen Verbreitung über 
ganz Europa: dieser orde oder geystliche verbüntnis der chorherren des heyligen grabs ist 
und weret bisz auff disenn heutigen tage in etlichen konigreichen, als in Theutschen landen, 
Walen, Hispanien und andern gegneten der welt18. In der Tat kann die Gemeinschaft mit 
Fug und Recht als internationaler Orden bezeichnet werden, verfügte er doch in 
allen Ländern der lateinischen Christenheit über Häuser19. Dieser Befund wirft al-
lerdings die Frage auf, wie sich das Gewicht der Niederlassungen im römisch-deut-
schen Reich im Vergleich zu anderen Territorien Lateineuropas darstellte. Die gro-
ßen päpstlichen Privilegien des 12. Jahrhunderts können hier zumindest Annähe-
rungswerte liefern20. Als Papst Honorius II. im Jahre 1128 mit seinem Privileg ‚Habi-
tantes in domum Domini‘ dem Jerusalemer Patriarchen Warmund die Besitzungen 
der Kirche vom Heiligen Grab bestätigte, schrieb er dieser auf der Iberischen Halb-
insel 52, in Italien zwei und in Frankreich 17 namentlich aufgeführte Häuser zu21. 
Das Reich hingegen wurde nicht genannt. Hieran sollte sich im Grunde während 
unseres gesamten Untersuchungszeitraums wenig ändern. Im Gegensatz zu Privi-
legien der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts, die insbesondere italienische Nieder
lassungen namentlich nannten22, wurden die deutschen Häuser in aller Regel ledig-
lich als ganzes, eben als Alemannia, aufgeführt und summarisch zusammen mit 
England, Dänemark, Polen, Rutenien, Ungarn und Georgien in einer Gruppe abge-

Historiens Médiévistes de l'Enseignement Supérieur Public (Histoire ancienne et médiévale 104), 
Paris 2010; Michael Borgolte, Migrationen als transkulturelle Verflechtungen im mittelalterli-
chen Europa. Ein neuer Pflug für alte Forschungsfelder, in: HZ 289 (2009), S. 261–285; Anthropo
nymie et migrations dans la chrétienté médiévale, hg. von Monique Bourin/Pascual Martínez 
Sopena (Collection de la Casa de Velázquez 116), Madrid 2010; Europa im Geflecht der Welt: 
mittelalterliche Migrationen in globalen Bezügen, hg. von Michael Borgolte u. a. (Europa im 
Mittelalter 20), Berlin 2012. Vgl. auch die Angaben in Anm. 72.

18	 Anonymus, Chronik der vier Orden von Jerusalem (wie Anm. 1), S. 114.
19	 Zur räumlichen Verteilung der Häuser und der Ausdehnung des Ordens vgl. Kaspar Elm/

Franco A Dal Pino, Santo Sepolcro, in: Dizionario degli Istituti di Perfezione 8 (1988), S. 934–
940; Kaspar Elm, Das Kapitel der regulierten Chorherren vom Heiligen Grab in Jerusalem, in: 
Militia Sancti Sepulcri. Idea e istituzioni (wie Anm. 11), S. 203–222, S. 212–215.

20	 Vgl. Bernard Hamilton, The Latin Church in the Crusader States. The Secular Church (Va-
riorum Publications 1), London 1980; Rudolf Hiestand, Vorarbeiten zum Oriens pontificius 3 
(Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Göttingen, Phil.-hist. Kl. III/137), Göttin-
gen 1985; Miriam Rita Tessera, Orientalis ecclesia: Papato, Chiesa e regno latino di Gerusa-
lemme (1099–1187) (Bibliotheca erudita 32), Milano 2010.

21	 Bresc-Bautier, Le cartulaire du chapitre du Saint-Sépulcre (wie Anm. 9), S. 39–44, Nr. 6; Hie-
stand, Vorarbeiten zum Oriens pontificius 3 (wie Anm. 20), S. 134–137, Nr. 28.

22	 Vgl. die großen Privilegien der Jahre 1138/1139, 1141 (Innozenz II.), 1164 (Alexanders III.): Hie-
stand, Vorarbeiten zum Oriens pontificius 3 (wie Anm. 20), S. 147–149, 150–152, Nr. 37 und 39; 
S. 165–166, Nr. 47; S. 237–241, Nr. 88.



� 181Der Orden vom Heiligen Grab im nordalpinen Reich

handelt23. Der Befund ist ein wertvoller Indikator, denn in der Tat konnte sich die 
Bedeutung der Priorate und Kirchen der Gemeinschaft im nordalpinen Bereich 
nicht mit der in anderen – vor allem mediterranen – Regionen messen. Eine Aus-
nahme sei allerdings herausgehoben: Als am 10. Januar 1144 Zölestin II. mit der 
Bulle ‚Si mansuetudo‘ das Kapitel des Heiligen Grabes unter seinen Schutz nahm 
und dessen Besitz bestätigte, wurde außerhalb des Königreiches Jerusalem neben 
sechs italienischen Häusern ausdrücklich auf ecclesiam, quam habetis in episcopatu 
Constanciensi, in villa que vocatur Dekendorf Bezug genommen24. Zwei Jahre zuvor hatte 
in Jerusalem ein gewisser Berthold seine frühere Schenkung der Kirche von Denken
dorf bestätigt und dem Heiligen Grab seinen gesamten Besitz übertragen25. Diese 
Schenkung wurde offenbar als so wichtig erachtet, dass sie Eingang in das Chartu-
larium der Grabeskirche fand, der bedeutendsten Quelle zur Besitzgeschichte des 
Ordens im 12. bis 13. Jahrhundert. Der Ursprung des Heiliggrabpriorats lag also vor 
der Güterübertragung von 1142. In der Tat entsprach Papst Honorius II. in einer 
nicht genauer zu datierenden, aber spätestens 1130 ausgestellten Urkunde der Bitte 
eines Propstes Konrad, die Schenkung von Denkendorf zu bestätigen und den 
Chorherrn die freie Wahl ihres Vorstehers zu gestatten26. Aufgrund dieses Schrei-
bens und des Schweigens in ‚Habitantes in domum Domini‘ kann die Schenkung 
mit aller gebotenen Vorsicht auf den Zeitraum 1128–1130 datiert werden. Herauszu-
heben ist, dass die Übertragung von 1142 in Jerusalem selbst in Anwesenheit einer 
ganzen Reihe südwestdeutscher Pilger erfolgte27. Berthold trug also durch seine ei-
gene Person zur Verflechtung bei und kann durchaus als transmediterraner Grenz-
gänger bezeichnet werden.

Die im Chartularium des Heiligen Grabes zum Ausdruck kommende Sonder-
stellung des Priorats von Denkendorf wird durch die Geschichte des Ordens im 
nordalpinen Reich bestätigt. Denn Denkendorf wurde zum unumstrittenen Haupt 
der deutschen Güter des Kapitels28. In der Folge kamen bis zur Mitte des 13. Jahrhun
derts durch Schenkungen weitere Besitzungen hinzu, doch kann man keineswegs 

23	 Hiestand, Vorarbeiten zum Oriens pontificius 3 (wie Anm. 20), S. 261–265, Nr. 102 (1168–69), 
identisch: …in Anglia, in Datia, In Alemannia, Polonia, Rutenia, Auagia, Hungaria…; S. 299–301, 
Nr. 125 (1182); S. 350–353, Nr. 172 (1196).

24	 Württembergisches UB II, S. 17–19, Nr. 316; Bresc-Bautier, Le cartulaire du chapitre du Saint-
Sépulcre (wie Anm. 9), S. 54–56, Nr. 12.

25	 Bresc-Bautier, Le cartulaire du chapitre du Saint-Sépulcre (wie Anm. 9), S. 168–170, Nr. 71.
26	 Württembergisches UB I, S. 359–361, Nr. 284: Proinde, dilecte in domino fili Conrade preposite, tuis 

rationabilibus postulacionibus annuentes, ecclesiam sancti sepulchri de Denkendorf, cum bonis suis ab 
illustri viro Bertoldo comite pro anime sue remedio glorioso Ierosolimitano sepulcro domini oblatam, cui 
auctore deo preesse cognosceris, in beati Petri tutela nostraque protectione suscipimus et scripti nostri 
pagina communimus. 

27	 Württembergisches UB II, S. 17–19, Nr. 316 : Huius donationis testes sunt nobiles, in quorum presen-
tia hoc donum factum est, quorum nomina sunt hec: Sifrit, Drutwin, Dederich, presbiteri. Conradus de 
Conronbach. Volframus de Bernhusin. Hugo de Bliningin. Reinboldus Hecel de Benrenhusim. Wolthodo 
et Rainaldus de Custordingen. Rudolfus de Rinuelden. Rudigerus de Bodoboro. Arnoldus de Spira. 

28	 Siehe auch die Genehmigung der freien Sepultur, die Zölestin III. im Jahre 1191 höchstwahr-
scheinlich dem Priorat Denkendorf übertrug – Hiestand, Vorarbeiten zum Oriens pontificius 3 
(wie Anm. 20), S. 397–398, Nr. 202 (mit überzeugender Zuordnung zu Denkendorf) – vgl. Elm, 
Quellen zur Geschichte des Ordens vom Hlg. Grab (wie Anm. 11), S. 37–38, Nr. 1. Lediglich das 
Speyerer Haus konnte Ende des 13. Jhs. kurzzeitig eine annähernde Gleichrangigkeit beanspru-
chen: Engels,  Heilig-Grab-Kloster (wie Anm. 29), S. 234–235.



182 Nikolas Jaspert

von einem dichten Netz von Sepulchrinerhäusern sprechen, vielmehr lassen sich 
eindeutig vier regionale Schwerpunkte um einige wenige Zentralorte bestimmen: 
der Südwesten des Reiches um die Zentrale Denkendorf, die Pfalz und der Mittel-
rhein um das Haus in Speyer29, das Zeitzer Land südöstlich von Naumburg an der 
Saale mit dem Zentrum Droyßig30 sowie die Niederen Lande, genauer das Herzog-
tum Brabant und die Grafschaft Loos mit dem Zentrum in Bierbeek und später in 
Wimmertingen bei Hasselt31. Es soll hier nicht das Anliegen sein, die Geschichte 
dieser Häuser und der zwischen ihnen bestehenden Verbindungen aufzuzeigen. 
Dies alles ist bereits vor mehreren Jahrzehnten durch Kaspar Elm vorbildlich ge-
leistet worden32. Einige grob skizzierte Linien mögen ausreichen. Die Häuser des 
Ordens vom Heiligen Grab im nordalpinen Reich bildeten während des 12. und 13. 
Jahrhunderts einen lockeren Verband, in dem das Denkendorfer Priorat – ähnlich 
wie das Priorat von Miechów für das östliche Mitteleuropa33 – eine Vorrangstellung 
einnahm. Das Verhältnis zwischen den Gliedern gestaltete sich ähnlich wie das 
zwischen dem Jerusalemer Kapitel und seinen wichtigsten auswärtigen Prioraten 
– das heißt, dass den einzelnen Häusern weitgehende Freiheiten unter der anerkann
ten Vorrangstellung des Haupthauses eingeräumt wurden, allerdings im späteren 
Mittelalter die Kontrolle der Zentrale, etwa in Form von Visitationen, wuchs.

Während des Untersuchungszeitraums gelang es den Heiliggrabkanonikern 
in den Niederen Landen, am Mittelrhein, im Zeitzer Land und in Schwaben, in 
überschaubarem Maße durch Schenkungen und vor allem in der zweiten Hälfte 
des 13. Jahrhunderts durch Kauf weitere Güter zu übernehmen, so die von Speyer 
abhängigen Häuser in Worms, Kirchheim (heute Kirchheimbolanden) und Güglin-

29	 Elm, St. Pelagius in Denkendorf (wie Anm. 7), S. 96; Renate Engels,  Heilig-Grab-Kloster (Klo-
ster an der Dietbrücke), in: Palatia sacra: Kirchen- und Pfründebeschreibung der Pfalz in vorre-
formatorischer Zeit 1: Bistum Speyer, der Archidiakonat des Dompropstes von Speyer. Bd. 1: 
Die Stadt Speyer, 2. Teil: Pfarrkirchen, Klöster, Ritterorden, Kapellen, Klausen und Beginenhäu-
ser, hg. von Ders. (Quellen und Abhandlungen zur mittelrheinischen Kirchengeschichte  
61.1.2), Mainz 2005, S. 220–275; Paul Warmbrunn,  Das ehemalige Kloster vom Heiligen Grab in 
Speyer, in: Festschrift für Jürgen Keddigkeit zum 65. Geburtstag, hg. von Barbara Schuttpelz, 
Paul Roland (Kaiserslauterer Jahrbuch für pfälzische Geschichte und Volkskunde 12), Kaisers-
lautern 2012, S. 11–30.

30	 Ebd., S. 99–100; Heinz Wiessner/Ernst Devrient, Das Bistum Naumburg 2. Die Diözese (Ger-
mania sacra 35), Berlin 1998, S. 148, 152, 561. Siehe oben, S. 74–75.

31	 Kaspar Elm, Quellen zur Geschichte des Ordens vom Hlg. Grab, S. 7, 11; Elm, St. Pelagius in 
Denkendorf (wie Anm. 7), S. 95–96.

32	 Elm, St. Pelagius in Denkendorf (wie Anm. 7), S. 93–101. Für das Speyerer Haus liegen jetzt 
wichtige Ergänzungen vor: Engels,  Heilig-Grab-Kloster (wie Anm. 29).

33	 Samuel Nakielski, Miechovia sive promptuarium antiquitatum Monasterii Miechoviensis, Kra-
kau 1634; Wilhelm Herrmann, Zur Geschichte der Neisser Kreuzherren vom Orden der regu-
lierten Chorherren und Wächter des Heiligen Grabes zu Jerusalem mit dem doppelten roten 
Kreuz, Breslau 1938; Zbigniew Pęckowski, Miechów; studia z dziejów miasta i Ziemi Miechows-
kiej do roku 1914, Kraków 1967; Bożogrobcy w Polsce: praca zbiorowa, hg. von Mariusz Affek, 
Miechów 2000; Bożogrobcy. Jerozolima – Miechów – Chorzów, hg. von Jacek Kurek, Chorzów 
Batory 2000, besonders Paweł Ptaszyński, Domy kongregacji miechowskiej na ziemi dobrzyńs
kiej jako przykład lokalnej działalności bożogrobców, ebd., S. 37–58; Jerzy Rajman, Pilger und 
Stifter. Zu den Sakralstiftungen und zur Herkunft des Fürsten Jaxa, in: Monarchische und 
adlige Sakralstiftungen im mittelalterlichen Polen, hg. von Eduard Mühle (Stiftungsgeschich-
ten 9), Berlin 2013, S. 317–346.



� 183Der Orden vom Heiligen Grab im nordalpinen Reich

gen34, die Denkendorfer Dependancen in Berkheim, Rödchen und Rödbach35, die 
Droyßiger Häuser in Utenbach und Grimma36, eventuell auch die zur niederrheini-
schen Gruppe gehörige Leonardskapelle in Aachen37. Die Geschichte dieser und 
anderer Niederlassungen sowie ihrer Filiationen zu erfassen ist nicht einfach, denn 
wir verfügen kaum über zentrale Überlieferungen. Am besten steht es noch um die 
Bestände im Hauptstaatsarchiv Stuttgart zu Denkendorf und Speyer38. Die 1976 von 
Kaspar Elm vorgelegten „Quellen zur Geschichte des Ordens vom Heiligen Grab in 
Nordwesteuropa“ mit ihren aus sieben staatlichen, städtischen und privaten Archi-
ven zusammengetragenen Dokumenten vermitteln einen Eindruck von den Schwie
rigkeiten39. Doch inzwischen lässt sich auf der Grundlage solcher Vorarbeiten ein 
verlässliches Bild von der Verteilung und dem Charakter der Häuser gewinnen40. 
Es ist keineswegs ein einheitliches: Bei einigen dieser Filiationen handelte es sich 
um Pfarrkirchen (Utenbach, Walheim, Güglingen und Berkheim), in zwei Fällen 
auch um Spitäler (Worms, Grimma). Städtische Niederlassungen wie diejenigen in 
Worms oder Speyer stehen neben stärker ländlich ausgerichteten wie Denkendorf 
und Droyßig. Zwar waren auch die letztgenannten nicht selten auf urbane Zentren 
hin ausgerichtet, Denkendorf etwa auf das benachbarte Esslingen41, doch zu einer 
im engeren Sinne städtischen Einrichtung wurde der Orden vom Heiligen Grab im 
Reich nie.

Die ‚Chronik der vier Orden von Jerusalem‘ hält sich nicht nur mit Informatio-
nen zu diesen deutschen Häusern zurück, sondern auch mit Hinweisen darauf, 
wer die Sepulchriner förderte und ihre Etablierung ermöglichte. Die erwähnte Dis-
parität der Priorate, Kirchen und Kapellen macht es naturgemäß schwer, einheitli-
che Antworten zu liefern. In Speyer etwa sollen nach der erwähnten Überlieferung 
zwei Bürger die örtliche Niederlassung gegründet haben, und auch hier soll eine 
Jerusalemwallfahrt der Auslöser gewesen sein. Denn die Bürger stifteten das Haus 
nach ihrer Rückkehr aus dem Heiligen Land42. Auch diese Niederlassung sei damit 

34	 Heinrich Werner, Kloster Denkendorf: ein Gang durch seine Bauten und seine Geschichte, 
Denkendorf 1976, S. 28–29; Elm, St. Pelagius in Denkendorf (wie Anm. 7), S. 97; Die Urkunden 
Heinrich Raspes und Wilhelms von Holland, hg. von Dieter Hägermann/Jaap G. Kruisheer/
Alfred Gawlik (MGH DD regum et imperatorum Germaniae 18,1), Hannover 1989, S. 80–81, 
Nr. 46 (eventuell Fälschung); Engels,  Heilig-Grab-Kloster (wie Anm. 29), S. 240–242; Warm-
brunn,  Das ehemalige Kloster (wie Anm. 29), S. 18–20.

35	 Werner, Kloster Denkendorf (wie Anm. 34), S. 28–29; Elm, St. Pelagius in Denkendorf (wie 
Anm. 7), S. 91–92, 98–99.

36	 Elm, St. Pelagius in Denkendorf (wie Anm. 7), S. 100.
37	 Ebd. S. 95–96.
38	 Hauptstaatsarchiv Stuttgart, besonders Altwürttembergisches Archiv A 480 und A 480a und 

Urkunden H 51.
39	 Elm, Quellen zur Geschichte des Ordens vom Hlg. Grab (wie Anm. 11), mit Archivbericht auf 

S. 25–29.
40	 Vgl. die in Anm. 11 genannten Arbeiten, besonders: Elm, St. Pelagius in Denkendorf (wie Anm. 7).
41	 Rolf Deuschle/Herbert Raisch, Kloster Denkendorf und sein Stifter Berthold, Graf von Hohen-

berg/Lindenfels, in: Esslinger Studien 20 (1981), S. 7–35; Anneliese Ramminger, Schirm- und 
Schutzverhältnisse der Filderklöster in den Auseinandersetzungen zwischen Württemberg und 
der Reichsstadt Eßlingen bis zur Reformation, in: Mittel und Wege früher Verfassungspolitik, 
hg. von Josef Engel (Kleine Schriften 9), Stuttgart 1979, S. 282–319.

42	 Bereits: Christoph Lehmann, Chronica Der Freyen Reichs Statt Speyr, Frankfurt am Main 1612, 
S. 570: Es ist ein alte Schrifft vorhanden, dabey die Jahrzeit nicht vermeld wie dergleichen alten Schrifften 



184 Nikolas Jaspert

unmittelbar auf transmediterrane Mobilität zurückzuführen. Anderswo handelte 
es sich bei den Gründern um Grafen und Edelfreie wie Berthold, den Stifter Denken
dorfs43, oder Albert, den Stifter Droyßigs44. Bei genauerem Hinsehen haben einige 
dieser adeligen Förderer eines gemein: ihre enge Bindung an die Staufer. Der Den-
kendorfer Stifter Berthold ist erst in jüngerer Zeit als Graf von Hohenberg-Linden-
fels identifiziert worden, ein Sohn eines gleichnamigen, mit den Saliern verwand-
ten, aber als Parteigänger der frühen Staufer auftretenden Vogtes von Lorsch45. Er 
gehörte zu einem Kreis reform- und staufernaher schwäbischer Adliger. Nicht an-
ders steht es um Albert, den Stifter von Droyßig, der im staufischen Reichsdienst 
eine so bedeutende Rolle spielte, dass er als Vertrauter Friedrichs I., Heinrichs VI. 
und Friedrichs II. bezeichnet worden ist46.

Die enge Bindung dieser Gründerfiguren an die Staufer dürfte ein Grund für 
die Unterstützung der Heiliggrabstifte durch das Königsgeschlecht selbst sein47, 
doch sie alleine reicht nicht, um den Grad dieser königlichen Förderung zu erklä-
ren: Schon Konrad III. bestätigte 1139 nicht nur die Übertragung Denkendorfs an das 
Heilige Grab, sondern nahm das Haus in seinen und des Reiches Schutz auf48, und 
in der Folge sollten alle staufischen Könige dem schwäbischen Haus diese Schutz-
zusage erteilen49, aus Verehrung für das Heilige Grab, wie es in einer Urkunde Fried

mehr zu finden, darinn ist verzeichnet, dass vor alten Zeiten 2 Bürger ein Wallfahrt gen Jerusalem des 
Herrn Christi Begraebnuß zu besehen fürgenommen, welche sie mit gutem Glück verricht und zu ihrer 
Widerkunfft zu Speyr zu End der Vorstadt Alt Speyr ein Kirch und Begräbniß in gleicher Form und Mu-
ster als die Kirch zu Jerusalem und die Malstatt der Begräbnis des Herrn Christi zu bauen angefangen, 
aber vor Vollendung der kostbarlichen Kirchen ihr Leben geendet […] haben. Vgl. allgemein Elm, St. 
Pelagius in Denkendorf (wie Anm. 7), S. 96–97. Franz Maier, Spuren des Jakobuskults im Speye
rer Raum, in: Jakobuskult im Rheinland, hg. von Robert Plötz/Peter Rückert (Jakobus-Studien 
13), Tübingen 2004, S. 99–120, S. 106–109; Engels, Heilig-Grab-Kloster (wie Anm. 29), S. 222.

43	 Elm, St. Pelagius in Denkendorf (wie Anm. 7), S. 86–88.
44	 Ebd., S. 99–100; Schmitt/Tebruck, Jenseits von Jerusalem (wie Anm. 13), S. 162–163, oben, S. 69, 

75, sowie zukünftig die in Anm. 13 genannte Studie.
45	 Deuschle/Raisch, Kloster Denkendorf und sein Stifter Berthold (wie Anm. 41); Rolf Deuschle/

Herbert Raisch, Kloster Denkendorf, die Württemberger und die Staufer, in: Hohenstaufen, 
Helfenstein 7 (1997), S. 33–68, S. 41–56; Andrea Denke, Die Propstei Denkendorf von ihrer Grün
dung bis zur Reformation, in: Württembergische Stiftskirchen. Insbesondere das Stift St. Pan-
cratius in Backnang; Beiträge der Backnanger Tagung vom 19. Mai 2001, hg. von Gerhard Fritz 
(Backnanger Forschungen 5), Backnang 2003, S. 9–20, S. 9–11. Es ist durchaus denkbar, dass 
Bertholds erste Reise nach Jerusalem im Zusammenhang mit der Pilgerfahrt Konrads (III.) im 
Jahre 1124/1125 erfolgte – Deuschle/Raisch, Kloster Denkendorf, die Württemberger und die 
Staufer (wie Anm. 45), S. 56.

46	 Elm, St. Pelagius in Denkendorf (wie Anm. 7), S. 100, sowie künftig, mit ausführlichen Anga-
ben, die Monographie von Stefan Tebruck (wie Anm. 13).

47	 Werner, Kloster Denkendorf (wie Anm. 34), S. 31; Elm, St. Pelagius in Denkendorf (wie Anm. 7), 
S. 114–118.

48	 Die Urkunden Konrads III. und seines Sohnes Heinrich, hg. von Friedrich Hausmann (MGH 
DD regum et imperatorum Germaniae 9), Wien 1969, S. 56–57, Nr. 35; Württembergisches UB II, 
S. 13–14, Nr. 312: …volumus tam presentibus quam futuris, quod ecclesiam Denkendorf cum omnibus 
appendiciis suis, tam cultis quam incultis, et cum omni familia, a domino Bertolfo, nobili et illustri viro, 
sancto sepulcro Ierosolimis collatam, secundum peticionem ipsius et eiusdem ecclesie prepositi Conradi et 
fratrum suorum et advocati Ludewici, in tutelam et defensionem regie nostre potestatis suscepimus.

49	 Friedrich I: Die Urkunden Friedrichs I., hg. von Heinrich Appelt (MGH DD regum et impera-
torum Germaniae 10, 1–5), Hannover 1975–1990, hier Bd. 4, Nr. 810, S. 8–9; Württembergisches 



� 185Der Orden vom Heiligen Grab im nordalpinen Reich

richs II. heißt50. Diese Reverenz des Königs und auch seines Sohnes Heinrich51 schlug 
sich nicht zuletzt in Schenkungen und Privilegierungen im Königreich Sizilien so-
wie in zwei Donationen im Reich nieder – auch dies eine kanonikale Verflechtung 52. 
Selbst das Droyßiger53 und das Speyerer54 Haus unterstellte Friedrich II. 1215 bezie-
hungsweise 1214 offiziell seinem Schutz. Die seit langem der Forschung geläufige 
Nähe der Staufer zur Kreuzzugsbewegung – bekanntlich nahmen Konrad III., Fried
rich I., Heinrich VI. und Friedrich II. das Kreuz 55 – wird also nicht nur an geplanten 
und unternommenen Expedition erkennbar: Sie äußerte sich auch in der massiven 
Rezeption einflussreicher Chroniken des Ersten Kreuzzugs, insbesondere derjeni-
gen Roberts von Reims, wodurch wiederum die Kreuzzugsbewegung im Reich 
verbreitet wurde, Kaiser- mit Kreuzzugsidee eine enge Verbindung einging56. Und 

UB II, S. 215, Nr. 427 (Esslingen, 18. Mai 1181); Friedrich II.: Württembergisches UB III, S. 230–
231, Nr. 744 (Brindisi, Juni 1228); vgl. Elm, St. Pelagius in Denkendorf (wie Anm. 7), S. 114–116.

50	 Inter cetera que religionis optentu nostram sibi vendicant clementiam et favorem, illud accedit voto pre-
cipuum, ut sacram domum Sepulcri Dominici, cui reverentiam maiorem reges et principes orbis debent, 
favoris et protectionis nostre robore munientes, tranquillo et salubri statui suo provideamus in posterum, 
dumque sue utilitati et quieti prospicimus, nobis quoque divine retributionis premia comparemus –
Württembergisches UB III, S. 230–231, Nr. 744. Vgl. ähnliche Formulierungen bei früheren 
Schenkungen an das Heilige Grab: Die Urkunden Friedrichs II., hg. von Walter Koch (MGH DD 
regum et imperatorum Germaniae 14, 1–3), Hannover 2002–2010, hier Bd. 1, S. 259–260, Nr. 134.

51	 Württembergisches UB III, S. 200–201, Nr. 717 (Esslingen, 26. September 1226): König Heinrich 
(VII.) nimmt die Kirche des Heiligen Grabes zu Denkendorf in seinen und des Reiches unveräu-
ßerlichen Schutz; ebd., S. 281, Nr. 787 (Esslingen, 1231, Februar 5): Schenkung eines Gutes in 
Berkheim und eine Fischgerechtsame im Neckar; ebd., S. 297, Nr. 801 (1231, Oktober 1): Eigen-
tum einer Salzpfanne in der Stadt Hall.

52	 Die Urkunden Friedrichs II. (wie Anm. 50), Bd. 1, S. 259–260, Nr. 134 sowie die beiden folgen-
den Anmerkungen.

53	 Die Urkunden Friedrichs II. (wie Anm. 50), Bd. 2, S. 234–235, Nr. 287.
54	 Die Urkunden Friedrichs II. (wie Anm. 50), Bd. 2, S. 160–162, Nr. 249; Württembergisches UB III, 

S. 12–13, Nr. 563 (Speyer, 23. Oktober 1214).
55	 Ekkehard Eickhoff, Friedrich Barbarossa im Orient: Kreuzzug und Tod Friedrichs I (Istanbuler 

Mitteilungen. Beiheft 17), Tübingen 1977; Rudolf Hiestand, „Kaiser“ Konrad III., der zweite 
Kreuzzug und ein verlorenes Diplom für den Berg Thabor, in: DA 35 (1979), S. 82–126; Ders., 
‚precipua tocius christianismi columpna‘. Barbarossa und der Kreuzzug, in: Friedrich Barba-
rossa. Handlungsspielräume und Wirkungsweisen des staufischen Kaisers, hg. von Alfred Ha-
verkamp (VuF 40), Sigmaringen 1992, S. 51–108; Peter Csendes, Heinrich VI, Darmstadt 1993; 
Claudia Naumann, Der Kreuzzug Kaiser Heinrichs VI, Frankfurt am Main 1994; Rudolf Hie-
stand, Friedrich II. und der Kreuzzug, in: Friedrich II. Tagung des Deutschen Historischen Ins
tituts in Rom im Gedenkjahr 1994, hg. von Arnold Esch/Norbert Kamp (Bibliothek des Deut-
schen Historischen Instituts in Rom 85), Tübingen 1996, S. 128–149; Wolfgang Stürner, Friedrich II., 
2 Bde, Darmstadt 1992–2000; Der Kreuzzug Friedrich Barbarossas 1187–1190: Bericht eines Au-
genzeugen, eingeleitet, übersetzt und kommentiert von Arnold Bühler, Darmstadt 2003; Bodo 
Hechelhammer, Kreuzzug und Herrschaft unter Friedrich II.: Handlungsspielräume von 
Kreuzzugspolitik (1215–1230) (Mittelalter-Forschungen 13), Ostfildern 2004, insbesondere die 
Übersicht S. 31–35; Stauferzeit – Zeit der Kreuzzüge, hg. von Karl-Heinz Ruess, Göppingen 
2011.

56	 Hans Eberhard Mayer, Kaiserrecht und Heiliges Land, in: Aus Reichsgeschichte und Nordi-
scher Geschichte, hg. von Horst Fuhrmann u.a. (Kieler historische Studien 16), Stuttgart 1972, 
S. 193–208; Elm, St. Pelagius in Denkendorf (wie Anm. 7), S. 116. Hingewiesen sei auf die Krö-
nung Friedrichs I. am Tage ‚Laetare Jerusalem‘ 1152, wie Otto von Freising ausdrücklich fest-
hielt: Gesta Federici II,3: Otto von Freising, Gesta Frederici seu rectius cronica, hg. von Franz-
Josef Schmale/Adolf Schmidt (Ausgewählte Quellen zur deutschen Geschichte des Mittelalters 
17), Darmstadt 1974, S. 286. Vgl. Nikolas Jaspert, Von Karl dem Großen bis Kaiser Wilhelm: Die 



186 Nikolas Jaspert

sie fand ihren Ausdruck ebenfalls in der Förderung von Einrichtungen wie dem 
Orden vom Heiligen Grab, die unmittelbar den fernen Stätten des christlichen Heils
geschehens verbunden waren. Es dürfte kein Zufall sein, dass bald nach dem Tode 
Friedrichs, im Jahre 1252 nämlich, Wilhelm von Holland die Schirmvogtei über Den
kendorf an Graf Ulrich von Württemberg verpfändete und damit die enge Bindung 
an das Königshaus zwischenzeitlich aufhob57. Ähnlich verfuhr 1284 Rudolf von 
Habsburg, nachdem er zuvor die Vogtei revindiziert hatte58. Im späten Mittelalter 
erteilten zwar immer wieder römisch-deutsche Könige dem Orden vom Heiligen 
Grab und in Sonderheit dem Haupt in Denkendorf Schutzzusagen59, doch nie wie-
der sollte das Verhältnis zwischen Sepulchrinern und Thron so eng sein wie zur 
Zeit der Staufer.

Neben der Bindung der Heiliggrabkirchen an das Königshaus stand die an die 
eigentliche Stifterfamilie oder andere Gönner. Mit Recht ist zu erwarten, dass die 
Priorate im lokalen Kontext die Memoria ihrer Stifter pflegten und deren geistli-
chen Nachfahren ein Auskommen zur Verfügung stellten. Doch Tradition bildende 
Bindungen adliger Stifterfamilien an die Niederlassungen sind nur in einem Fall 
festzustellen. Denn mit dem Tode Alberts von Droyßig starb das Haus derer von 
Droyßig aus, während in Speyer die wohl städtischen Gründerfamilien keine dau-
erhafte Memorialtradition einzurichten vermochten60. Auch der Stifter des Denken-
dorfer Hauses starb kinderlos, und selbst sein gleichnamiger Neffe und Erbe von 
Lichtenfels verschied bereits 1157 – bezeichnenderweise auf einer Reise nach Paläs-
tina61. Aber die Verbindung des Denkendorfer Priorates zu verschiedenen Geschlech
tern des südwestdeutschen Adels wie etwa den Grafen von Calw und den Grafen 
von Württemberg hielt bis zum Ende des 13. Jahrhunderts an, wie eine Reihe von 
Schenkungen belegen, welche die Stellung Denkendorfs als unumstrittenes Zen
trum des Ordens im Reich zementierten62. Auch hier tritt uns wieder das Element 

Erinnerung an vermeintliche und tatsächliche Kreuzzüge in Mittelalter und Moderne, in: Kon-
frontation der Kulturen? Saladin und die Kreuzfahrer Wissenschaftliches Kolloquium in den 
Reiss-Engelhorn-Museen Mannheim zur Vorbereitung der Ausstellung ‚Saladin und die Kreuz-
fahrer‘, 3 bis 4. November 2004, hg. von Heinz Gaube/Bernd Schneidmüller/Stefan Weinfur-
ter, Mainz 2005, S. 136–160, S. 145–146; Nikolas Jaspert, Die Kreuzzüge – Motivationen, Mythos 
und Missverständnisse, in: Stauferzeit – Zeit der Kreuzzüge (wie Anm. 55), S. 10–41, S. 26, sowie 
zukünftig die Arbeiten von Damien Kempf (Liverpool).

57	 Württembergisches UB IV, S. 302, Nr. 1234 (bei Frankfurt, 12. Juli 1252).
58	 Württembergisches UB VIII, S. 485, Nr. 3386 (Heidelsheim, 13. November 1284): Verpfändung 

an Diepold von Bernhausen.
59	 Albrecht: Württembergisches UB XI, S. 196–197, Nr. 5211 (Nürnberg, 9. Januar 1299); Regesten 

Kaiser Ludwigs des Bayern: Die Urkunden aus den Archiven und Bibliotheken Württembergs, 
hg. von Johannes Wetzel/Peter Acht (Reg. Imp. VII, 1, 1), Köln 1991, S. 80, Nr. 188; S. 149, 
Nr. 345; S. 169, Nr. 394. Karl IV.: Hauptstaatsarchiv Stuttgart, H 51 U 552 (Speyer, 21. September 
1353); Alfons Huber, Reg. Imp. VIII: Die Regesten des Kaiserreichs unter Kaiser Karl IV.: 1346–
1378, Innsbruck 1877, S. 305, Nr. 3761. Sigismund: Reg. Imp. XI: Die Urkunden Kaiser Sigmunds 
(1410–1437), 2 Bde, hg. von Johann Friedrich Böhmer/Wilhelm Altmann, Innsbruck 1896, Bd. 1, 
S. 137, Nr. 1998.

60	 Engels, Heilig-Grab-Kloster (wie Anm. 29), S. 272–275. Zum frühen Tod der Stifter siehe oben, 
Anm. 42.

61	 Deuschle/Raisch, Kloster Denkendorf und sein Stifter Berthold (wie Anm. 41), S. 11.
62	 Elm, St. Pelagius in Denkendorf (wie Anm. 7), S. 90; Hechelhammer, Kreuzzug und Herrschaft 

unter Friedrich II. (wie Anm. 55), S. 335–336. Comes Adelbertus de Calva signierte bereits 1139 die 
Schutzzusage Konrads III.: Württembergisches UB II, S. 13–14, Nr. 312, und Conrad von Stamm-



� 187Der Orden vom Heiligen Grab im nordalpinen Reich

der Palästinareise entgegen, etwa in einer Verordnung, die Adalbert von Calw im 
Jahre 1224 aus Anlass seiner Fahrt nach Jerusalem zu Gunsten des Heiligen Grabes 
erließ, wie überhaupt der Kreis der früheren Förderer Denkendorfs der Kreuzzugs-
bewegung verpflichtet war63. Adalbert IV. von Calw/Löwenstein wiederum bezeugte 
nicht nur die Schenkungsurkunde Konrads III. an den Orden vom Heiligen Grab 
(1139), sondern nahm selbst am Kreuzzug des Königs teil64. Die frühneuzeitliche Ab
schrift eines spätmittelalterlichen Nekrologfragments aus Denkendorf, welches auch 
einige wenige frühere Gönner (darunter Adalbert von Calw) verzeichnet, bestätigt 
diese enge Verbindung zum schwäbischen Adel65, und noch im Jahre 1462 wurde 
ein Fresko in Denkendorf vollendet, welches eine Gruppe regionaler Förderer dar-
stellte66. 

Während des 11. bis 13. Jahrhunderts wirkten damit, um einen ersten Befund 
zu resümieren, in erster Linie das Papsttum, das der Kreuzungsbewegung in be-
sonderem Maße verbundene Königshaus der Staufer und aufgrund eigener Pilger-
reisen beziehungsweise Kreuzzugsteilnahmen dem Heiligen Land besonders ver-
bundene Mitglieder des regionalen Adels auf die Geschicke der nordalpinen Häu-
ser des Ordens vom Heiligen Grabe ein. Dies gilt es deshalb zu betonen, weil in 
späteren Jahrhunderten die Zahl der Akteure, die als faktische Mächte den Orden 
prägten, deutlich zunahm. Einige dieser Personen wirkten aus der Ferne auf die 
Häuser und schufen Verbindungen zwischen dem mediterranen Süden und dem 
nordalpinen Reich.

II. Religiose Akteure

Als erstes sind die leitenden Amtsträger des Ordens vom Heiligen Grab zu nennen. 
Schon unmittelbar nach der Einnahme Jerusalems hatte Patriarch Daimbert einen 
Kleriker namens Arnulf ins Reich entsandt, um die dortigen Gläubigen zum Spen-
den aufzufordern, doch ist in ihm lediglich ein Gesandter, kein dauerhafter Amts-

heim/Calw die Friedrichs I. im Jahre 1181: Württembergisches UB II, S. 215, Nr. 427. Schenkung 
von Einnahmen aus Gütern in Walheim durch Adalbert von Calw vor seinem Aufbruch ins 
Heilige Land: Württembergisches UB III, S. 148, Nr. 671. Bestätigungen durch Heinrich (VII.) 
und den apostolischen Legat Konrad von Porto: Württembergisches UB III, S. 165, Nr. 685 und 
S. 166, Nr. 686. Zur Identifizierung des ersten Vogtes von Denkendorf als Ludwig von Württem-
berg vgl. Deuschle/Raisch, Kloster Denkendorf und sein Stifter Berthold (wie Anm. 41), S. 21, 
die auch das nahe Verwandtschaftsverhältnis Bertholds zu den Grafen von Calw herausgear-
beitet haben (ebd., S. 28); Deuschle/Raisch, Kloster Denkendorf, die Württemberger und die 
Staufer (wie Anm. 45), S. 48–49, 55.

63	 Württembergisches UB III, S. 148, Nr. 671; vgl. ebd., S. 165, Nr. 685 (20. Januar 1225); Elm, St. 
Pelagius in Denkendorf (wie Anm. 7), S. 90–93.

64	 Deuschle/Raisch, Kloster Denkendorf und sein Stifter Berthold (wie Anm. 41), S. 10. 
65	 H . miles de Faumeringen . Williborc coma. de Wirtinberc Werner de Bernhusen . Marquardus de Bern-

husen . Rudolfus palatinus de Tüwingen . Cunradus de Kerse . Burchardus Slecher . Albertus com . de 
Calwe . Anno 1271 ob. Rudolfus pbr. cellarius et can. noster de Wolfshusen. Anno 1320 circiter ob. dictus 
Scultetus, prior ordinis. Diethoch miles ob. Henricus sac. dictus Kadis, filius Eberhardi Senger – MGH 
Necrologia Germaniae, 1, hg. von Franz Ludwig Baumann, Berlin 1888, S. 172: Fragmentum ne
crologii Denkendorfensis.

66	 Deuschle/Raisch, Kloster Denkendorf und sein Stifter Berthold (wie Anm. 41), S. 7; Deuschle/
Raisch, Kloster Denkendorf, die Württemberger und die Staufer (wie Anm. 45), S. 33–41.



188 Nikolas Jaspert

träger zu sehen67. Dies gilt ebenso wenig für Heinrich Sdyk, Bischof von Olmütz, 
auch wenn er um 1137 dem Kapitel vom Heiligen Grab in Jerusalem beitrat und sich 
nach seiner Rückkehr nach Mähren im Jahre 1138 aktiv für die Belange des Ordens 
einsetzte68. Doch in anderen Fällen übten während des 12. und 13. Jahrhunderts 
und damit zur Zeit des Ersten und Zweiten Königreichs von Jerusalem (1099–1291) 
das Jerusalemer Kathedralskapitel und seine beiden Vorsteher dadurch unmittelba
ren Einfluss auf die bedeutenderen Häuser des Ordens aus, dass sie deren Vorste-
her direkt von Jerusalem beziehungsweise Akkon aus entsandten. Dieses Vorgehen 
ist im Reich im Falle des ersten Denkendorfer Propstes Konrad sehr wahrscheinlich 
und wird tatsächlich im Jahr 1160 erwähnt69. Aufschlussreich ist in diesem Zusam-
menhang eine Urkunde des Konstanzer Bischofs Heinrich aus dem Jahre 1240, aus 
der die Spannungen erkennbar werden, welche nach der Entsendung eines Heilig-
grabkanonikers von Jerusalem nach Denkendorf auftraten: Der neu eingesetzte 
Propst wurde super quibusdam excessibus, de quibus se expurgare non poterat, von örtli-
chen Klerikern angeklagt und legte schließlich sein Amt nieder70. Trotz solcher Ver-
werfungen bleibt festzuhalten, dass im 12. und 13. Jahrhundert von Palästina aus 
ein Netzwerk individueller, auf der Entsendung religioser Akteure basierender Fern-
beziehungen unterhalten wurde. Es lässt sich vermuten, dass die Jerusalemer Patri-

67	 Heinrich Hagenmeyer, Epistulae et chartae ad historiam primi belli sacri spectantes, quae su-
persunt aevo aequales ac genuinae. Die Kreuzzugsbriefe aus den Jahren 1088–1100: Eine Quel-
lensammlung zur Geschichte des ersten Kreuzzuges, Innsbruck 1901, S. 176–177, Nr. 2.

68	 Václav Vladivoj von Tomek, Základy starého místopisu Pražskeho: III–V: Malá strana, Hrad 
Pražský a Hradcany, Wyšehrad, Praha 1872, S. 81; Tessera, Orientalis ecclesia (wie Anm. 20), 
S. 235–237.

69	 …frater noster. C., prepositus de Deinkendorf, qui a domino patriarcha Ierosolimitano in prioratum illum 
est huc transmissus, et nobis tam literis eiusdem patriarchę quam domini imperatoris et Moguntini archi-
episcopi commendatus, prefatam ęcclesiam quieta possessione retinet, cuius etiam investitura ad ipsum et 
ad successores suos prelatos spectat – Württembergisches UB II, S. 131–132, Nr. 373; Die Urkunden 
Friedrichs I. (wie Anm. 49), hier Bd. 4, S. 438, Nr. 1110 (vor 7. Juni 1160). Es muss offen bleiben, 
ob es sich bei diesen conradi um eine Person oder, wie von Werner vermutet, um mehrere Perso-
nen gleichen Namens handelt, vgl. Werner, Kloster Denkendorf (wie Anm. 34), S. 66. Vgl. auch 
die Erlaubnis Bischof Siegfrieds von Mainz aus dem Jahre 1215, wonach idem patriarcha et domi-
nici Sepulcri canonici ecclesiam de Kircheim, Maguntine diocesis, in qua dominus noster F., Romanorum 
et Sicilie rex illustris, ius ipsis contulit patronatus, per fratres suos idoneos teneant, Württembergi-
sches UB II, S. 14, Nr. 564, auch wenn hier offen bleiben muss, ob die Brüder von Jerusalem aus 
entsandt wurden. Vgl. auch Elm, St. Pelagius in Denkendorf (wie Anm. 7), S. 103. 

70	 Württembergisches UB III, S. 448, Nr. 944 (Konstanz, 10. März 1240): Universis Christi fidelibus 
hanc paginam inspecturis H., de pacientia dei Constanciensis episcopus, noticiam geste rei. Ne lites per 
iudicium vel arbitrium diffinite in recidive contencionis scrupulum relabantur, forma iudicii vel arbitrii 
scripturarum debet indiciis eternari. Presentes igitur noverint et futuri, quod H., canonicus Sancti Se-
pulcri in Ierusalem, a venerabili in Christo . dicti loci patriarcha nobis ad preposituram in Denkindorf per 
suas literas presentatus et a nobis canonice investitus, quia postmodum super quibusdam excessibus, de 
quibus se expurgare non poterat, fuerat diffamatus, in viros idoneos et discretos . prepositum videlicet de 
Martello, . . decanum de Ezzelingen, et . . plebanum de Rotwil, super prepositura antedicta coram nobis 
voluntarie conpromisit, capitulo etiam dicti loci conpromittente similiter in eosdem. Qui taliter fuerant 
arbitrati: quod prepositus antedictus prenotatam preposituram in manibus nostris publice resignavit, re-
nuncians omni iuri, quod in ipsa habuit vel habere videbatur, penitus et omnino, et promittens iuramenti 
prestita caucione, quod capitulum sepedictum super prepositura memorata in foro ecclesiastico vel secu-
lari non possit vel debeat aliquatenus convenire; quod si facere de facto, cum de iure non possit, attempta-
verit, signaculo sancte crucis ordine religionis sue ex promissione propria sit privatus, et insuper pe-
riurus et infamis perpetuo censeatur.



� 189Der Orden vom Heiligen Grab im nordalpinen Reich

archen und das Kapitel vorzugsweise Brüder mit der Leitung der deutschen Häuser 
betrauten, die selbst aus dem Reich stammten, doch ist der Nachweis nur in weni-
gen Fällen möglich. Eine solche Ausnahme ist die Entsendung des Kanonikers Kon
rad um das Jahr 1130, die als Reaktion auf die Übertragung Denkendorfs angese-
hen werden dürfte. Er wird mit dem gleichnamigen Propst von Denkendorf iden
tisch sein, der in den folgenden Jahren mehrfach erwähnt wird71. 

In anderen Fällen ließen sich Geistliche aus dem Reich in den Kreuzfahrerstaa-
ten nieder, wo sie dem Kapitel vom Heiligen Grab beitraten und nicht wieder in die 
Heimat zurückkehrten. Sie fügten sich damit in die lateinische Siedlungsbewegung 
in die Levante ein, die nicht nur Kombattanten, sondern auch Gewerbetreibenden, 
Bauern, Händlern und eben auch Geistlichen ein neues Leben in Palästina eröffne
te72. Ungeachtet der deplorablen Quellenlage ist in den letzten Jahren anhand proso
pographischer und onomastischer Studien der Anteil nordalpiner Migranten an 
der neuen Gesellschaft der Kreuzfahrerherrschaften analysiert worden, und obwohl 
eine entsprechende, monographische Studie zum Klerus noch aussteht, kann man 
doch konstatieren, dass auch Geistliche aus dem nordalpinen Reich in der Levante 
Karriere machten73. Solche religiose Verflechtungen von Norden nach Süden sind 

71	 Siehe die Erwähnungen des Propstes Konrad (um 1130 und 1139): oben, Anm. 26 und 48 sowie 
unten, Anm. 96.

72	 Crusade and Settlement: Presented to Raymond C. Smail, hg. von Peter W. Edbury (Papers read 
at the Conference of the Society for the Study of the Crusades and the Latin East 1), Cardiff 1985; 
Marie-Luise Favreau-Lilie, Die Italiener im Heiligen Land. Vom ersten Kreuzzug bis zum Tode 
Heinrichs von Champagne (1098 – 1197), Amsterdam 1989; Alan V. Murray, Ethnic Identity in 
the Crusader States: the Frankish Race and the Settlement of Outremer, in: Concepts of National 
Identity in the Middle Ages, hg. von Simon N. Forde/Leslie Peter Johnson/Alan V Murray, 
Leeds 1995, S. 59–73; Yvonne Friedman, Immigration and Settlement in Crusader Thought, in: 
Medieval Studies in Honour of Avrom Saltman, hg. von Bat-Sheva Albert/Yvonne Friedman/
Simon Schwarzfuchs (Bar-Ilan Studies in History 4), Jerusalem 1995, S. 121–134; Jonathan Ri-
ley-Smith, Families, Crusades and Settlement in the Latin East, 1102–1131, in: Die Kreuz-
fahrerstaaten als multikulturelle Gesellschaft, hg. von Hans Eberhard Mayer (Schriften des His-
torischen Kollegs, Kolloquium 37), München 1997, S. 1–12; Ronnie Ellenblum, Frankish Rural 
Settlement in the Latin Kingdom of Jerusalem, Cambridge 1998; Christiane Tischler, Die Bur-
genses von Jerusalem im 12. Jahrhundert: eine Prosopographie über die nichtadligen Einwoh-
ner Jerusalems von 1120 bis 1187 (Studien und Quellen zur Geschichte der Kreuzzüge und des 
Papsttums 1), Frankfurt/M. 2000; Iris Shagrir, Naming Patterns in the Latin Kingdom of Jerusa-
lem (Prosopographica et genealogica 12), Oxford 2003; Dies., The Naming Patterns of the Inha-
bitants of Frankish Acre, in: Crusades. The Journal of the Society for the Study of the Crusades 
and the Latin East 4 (2005), S. 107–116; Letters from the East: Crusaders, Pilgrims and Settlers in 
the 12th–13th Centuries, hg. von Malcolm Barber/Alan K. Bate (Crusade Texts in Transla-
tion18), Farnham 2010. Siehe auch oben, Anm. 17.

73	 Hamilton, The Latin Church in the Crusader States (wie Anm. 20); Giorgio Fedalto, Hierarchia 
ecclesiastica orientalis series episcoporum ecclesiasticum christianarum orientalium 2: Patriar-
chatus Alexandrinus, Antiochenus, Hierosolymitanus, Padova 1988 mit der kritischen Bespre-
chung von Rudolf Hiestand, Eine neue Prosopographie der östlichen Kirchen: zur „Hierarchia 
Ecclesiastica Orientalis“ von Giorgio Fedalto, in: DA 49 (1993), S. 155–163; Rudolf Hiestand, 
Der lateinische Klerus der Kreuzfahrerstaaten: geographische Herkunft und politische Rolle, in: 
Die Kreuzfahrerstaaten als multikulturelle Gesellschaft, hg. von Hans Eberhard Mayer (Schrif-
ten des Historischen Kollegs, Kolloquium 37), München 1997, S. 43–68; Kirstein, Die lateini-
schen Patriarchen von Jerusalem (wie Anm. 13); Thomas Haas, Geistliche als Kreuzfahrer: der 
Klerus im Konflikt zwischen Orient und Okzident 1095–1221 (Heidelberg transcultural studies 3), 
Heidelberg 2012 sowie zukünftig die Dissertation von Wolf Zöller (Heidelberg). Siehe etwa 
Amalrich, Propst des Prämonstratenserklosters Gottesgnaden bei Kalbe, der 1137/38 Abt von 



190 Nikolas Jaspert

für das 12. Jahrhundert etwa im Falle des Heiliggrabkanonikers Gerhard belegt: 
Der ehemalige Abt des Klosters Allerheiligen zog 1101 nach Jerusalem, wurde in 
das Kapitel der Grabeskirche aufgenommen und stieg dort zu einflussreichen Posi-
tionen auf. Der kurz nach 1130 verstorbene Kanoniker dürfte eine nicht unwesentli-
che Rolle bei der Gründung des Stiftes in Denkendorf gespielt haben74. Auch Bert-
hold, der Stifter von Denkendorf, hielt sich diese Option offen, denn in seiner Schen
kung von 1142 ließ er sich vom Patriarchen bestätigen, dass er entweder in Denken-
dorf oder in das Jerusalemer Kapitel Aufnahme fände, sollte er beschließen, der 
Welt den Rücken zu kehren75. Nicht nur Nachwuchs bezog das Kapitel vom Heili-
gen Grab aus dem Norden, sondern auch Geldmittel; denn die Priorate in Übersee 
waren dazu verpflichtet, einen Teil ihrer Einkünfte an das Mutterhaus auszusenden. 
Diese ökonomische Verflechtung galt auch für das Reich, wurde aber nicht immer 
konsequent beachtet, wie eine Beschwerde des Patriarchen Elias aus dem Jahre 1287 
über die seit 20 Jahren ausstehenden Zinszahlungen aus Türkheim belegt76. 

Die Vorsteher der nordalpinen Häuser des Ordens vom Heiligen Grab können 
nicht als schlichte Befehlsempfänger der Jerusalemer beziehungsweise später Ak
konenser Zentrale gelten, weil diese Pröpste vor Ort große Freiheiten genossen und 
faktisch die Funktionen eines Ordensoberhaupts ausübten. Dies änderte sich erst 
im 14. Jahrhundert: Nach dem Ende der Kreuzfahrerstaaten und dem Umzug der 
Ordenszentrale ins mittelitalienische Perugia setzte eine intensivierte kanonikale 
Verflechtung zwischen dem Süden und dem Norden ein, nämlich das mit wechseln
dem Nachdruck verfolgte Bestreben sowohl des Kapitels als auch der Patriarchen, 
durch Visitationen und andere Instrumente direkter als bislang Zugriff auf die Filia
tionen zu erlangen77. Für das 15. Jahrhundert sind Visitationen des Archipriors von 
Perugia in Denkendorf bezeugt78. 

S.Habacuc und 1152 Bischof von Sidon wurde: Norbert Backmund, Monasticon Praemonstra-
tense, id est historia circariarum atque canoniarum candidi et canonici ordinis Praemonstraten-
sis, Bd. 1,2, Straubing 1983, S. 507.

74	 So die Vermutung bei: Elm, St. Pelagius in Denkendorf (wie Anm. 7), S. 89; vgl. oben, S. 87
75	 Si forte mihi in animo venerit, ut omnia relinquens in ecclesia Sancti Sepulcri Iherusalem, vel in eam, que 

est in Denkendorf, divine religioni me subdam, dominus patriarcha et prior Dominici Sepulcri, qui tunc 
temporis ecclesie Sancti Sepulcri prefuerint, absque omni contradictione me recipiant – Württember-
gisches UB II, Nr. 316, S. 17–19. Sein Tod auf der Rückreise machte die Bestimmung obsolet, vgl. 
Denke, Die Propstei Denkendorf (wie Anm. 45), S. 11.

76	 Württembergisches UB IX, S. 131–132, Nr. 3626 (Rom, 11. April 1287). Bezeichnenderweise ging 
die Beschwerde auf einen Bericht des Denkendorfer Propstes Hugo zurück (ebd.). Noch 1466 
zahlten die deutschen Kanoniker Zins an das Mutterhaus des Ordens vom Heiligen Grab in Pe-
rugia: Elm, Quellen zur Geschichte des Ordens vom Hlg. Grab (wie Anm. 11), S. 82, Nr. 17.

77	 Elm, Quellen zur Geschichte des Ordens vom Hlg. Grab (wie Anm. 11), S. 45–46, Nr. 5; S. 57, 
Nr. 9; S. 62–68, Nr. 12; S. 70–75, Nr. 14; S. 82, Nr. 17; S. 88–91, Nr. 19; Elm, St. Pelagius in Denken-
dorf (wie Anm. 7), S. 103–104; Engels,  Heilig-Grab-Kloster (wie Anm. 29), 235–237; Kaspar Elm, 
L'italiano Cataneus de Traversagnis e l'olandese Jan van Abroek: due riformatori dimenticati 
del XV secolo a confronto, in: L'Italia alla fine del Medioevo: i caratteri originali nel quadro eu-
ropeo 1, hg. von Francesco Salvestrini (Collana di studi e ricerche/Centro di di studi sulla ci-
viltà del tardo Medioevo, San Miniato 9), Firenze 2006, S. 143–162.

78	 Ebd. und Denke, Die Propstei Denkendorf (wie Anm. 45), S. 17; 1475 verzichtete der General-
prior gegen Zahlung von 30 Gulden auf alle unmittelbaren Ansprüche auf das Speyerer Haus: 
Engels,  Heilig-Grab-Kloster (wie Anm. 29), S. 237.



� 191Der Orden vom Heiligen Grab im nordalpinen Reich

Nicht minder stark wuchs im Übrigen der Druck von Seiten einer anderen 
Gruppe spätmittelalterlicher Akteure: der Territorialherren79. Wie das letztlich erfolg-
reiche Streben der Württemberger nach Erlangung der Vogtei über Denkendorf be-
legt, mussten sich auch einzelne Häuser des Ordens vom Heiligen Grab der Macht 
der Landesfürsten beugen80. Und schließlich sei auch auf die Interessen der Städte 
hingewiesen, auf ihr Umland auszugreifen: Esslingen etwa bemühte sich zwischen
zeitlich erfolgreich um die Schirmherrschaft über das Denkendorfer Haus81. Somit 
bewegten sich die Stifte in einem komplexen Beziehungsgeflecht, das ebenso lokale 
und regionale Bezüge zum laikalen Umfeld wie fernräumliche, religiose Verflechtun
gen aufwies. Wodurch aber gelang es den Sepulchrinerniederlassungen trotz sol-
cher Einflussnahmen nicht nur, das Ableben ihrer Gründergeschlechter, sondern 
auch das Ende ihrer staufischen Beschützer zu verwinden und bis zum Ende des 
Mittelalters, oder genauer: bis in die Reformationszeit fortzubestehen? Wesentlich 
dürfte gewesen sein, dass sie über ein spezifisches Bündel an Merkmalen verfügten, 
welches sie auf dem religiosen Markt beziehungsweise dem Markt der Religiosen 
heraushob.

III. „Attraktoren“ und Aktanten

Einmal mehr soll die ‚Chronik der vier Orden von Jerusalem‘ den Einstieg erleich-
tern. Denn der erwähnte historische Abriss der Kirche Jerusalems bis zum Ersten 
Kreuzzug liefert Hinweise darauf, welche Merkmale zum Ende des Mittelalters 
dem Orden vom Heiligen Grab zugeschrieben wurden. Vier Elemente springen bei 
der Darstellung ins Auge: erstens stehen – was nicht weiter erstaunen mag – die Orte 
der Grablege und Auferstehung als materielle Markierer des Heilsgeschehens im 
Focus82, zweitens werden die Auffindungen des Wahren Kreuzes, also diejenige 
unter Kaiserin Helena und die zur Zeit der Kreuzfahrer 1099, eigens herausgehoben: 
Macharius, bey des zeitenn des heylig creucz vonn Helena der konigin, ein mutter Constan-
tini des groszenn, gesucht und gefundenn wordenn ist […]83 und später: In den tagen ist 

79	 Allgemein zur Territorialisierung: Klaus Schreiner, Altwürttembergische Klöster im Span-
nungsfeld landesherrlicher Territorialpolitik, in: BDLG 109 (1973), S. 196–245; Dieter Stiever-
mann, Landesherrschaft und Klosterwesen im spätmittelalterlichen Württemberg, Sigmaringen 
1989; Christian Keitel, Herrschaft über Land und Leute. Leibherrschaft undTerritorialiserung 
in Württemberg, 1246–1593 (Schriften zur südwestdeutschen Landeskunde 28), Leinfelden-
Echterdingen 2000; Spätmittelalterliches Landesbewußtsein in Deutschland, hg. von Matthias 
Werner (VuF 61), Ostfildern 2005; Ramminger, Schirm- und Schutzverhältnisse (wie Anm. 41), 
besonders S. 289–297. 

80	 Werner, Kloster Denkendorf (wie Anm. 34), S. 31–33; Elm, St. Pelagius in Denkendorf (wie 
Anm. 7), S. 117–119; Denke, Die Propstei Denkendorf (wie Anm. 45), S. 14–17.

81	 Werner, Kloster Denkendorf (wie Anm. 34), S. 32–33; Ramminger, Schirm- und Schutzverhält-
nisse (wie Anm. 41), S. 293–294; Denke, Die Propstei Denkendorf (wie Anm. 45), S. 15–16.

82	 […] bebawet die stat des heyligenn grabs, die von Helio vermaweret was […] bey des zeitenn ist aus ge-
pote Constantini die kirche der aufferstehung unsers hernn gebawet worden […] Modestus inn der heyli-
gen stat Jherusalem zu einem patriarchen gesaczt, der die kirchen der aufferstejung unnsers hernn wider-
umb bawet […] Uff disze zeit was Nicephorus ein patriarch zu Jherusalem, unnder dem die kirchen der 
aufferstehung ungezeigter meszzen gepawet wordenn ist, wie sie denn auff heutigen tag zu Jherusalem 
gesehenn wirt – Anonymus, Chronik der vier Orden von Jerusalem (wie Anm. 1), S. 111, 112.

83	 Anonymus, Chronik der vier Orden von Jerusalem (wie Anm. 1), S. 111.



192 Nikolas Jaspert

gefunden worden ein grosze stucke des heyligen creucz inn der kirchenn der auferstehung 
unnsers herrn, das den getrewen cristen ein groszenn trost geben hat84. Diese Örtlichkei-
ten und Ereignisse lenken die Aufmerksamkeit, drittens, auf Jerusalem selbst, die 
stat unnsers heyls85, sowie viertens auf den größeren räumlichen Rahmen, also auf 
das gesamte Heilige Land oder wie es im Text heißt: das ertreich der Verheissung86.

Diese vier den Kanonikern vom Heiligen Grab zugeordneten Orte und Gegen-
stände benennen zentrale Elemente der im 11. Jahrhundert anwachsenden und das 
gesamte Hochmittelalter prägenden Jerusalem- und Heiliglandfrömmigkeit87, die 
lange als grundlegend für die Attraktivität der heiligen Stätten Palästinas erkannt, 
aber erst in jüngeren frömmigkeitsgeschichtlichen Studien kategorial und diachron 
geschieden sowie einzeln analysiert worden sind88. Studien aus quellenreicheren 
Gegenden als dem Reich zeigen nämlich, dass die Stadt Jerusalem, das Heilige Land, 
das Wahre Kreuz und das Heilige Grab in der Vorstellungswelt der Zeitgenossen in 
einem spannungsreichen, changierenden Verhältnis zueinander standen und folg-
lich in wechselhaftem Maße von Palästina aus auf Gläubige jenseits des Mittelmee-
res wirkten. Diese vier „Attraktoren“89 erlebten durchaus unterschiedliche Karrie-
ren. War das Heilige Grab im 11. und beginnenden 12. Jahrhundert noch unzweifel
haft der wichtigste Anziehungspunkt für Jerusalemreisende, so schob sich bereits 

84	 Ebd., S. 113.
85	 Ebd., S. 113.
86	 Ebd., S. 112
87	 Adrian H. Bredero, Jérusalem dans l'Occident médiéval, in: Mélanges offerts a Réne Crozet (à 

l'occasion de son soixante-dixième anniversaire), hg. von Yves-Jean Riou Pierre Gallais, Poi-
tiers 1966, Bd. 2, S. 259–271; Berent Schwineköper, Christus-Reliquien und Politik. Studien über 
die Mentalität der Menschen des frühen Mittelalters, insbesondere über die religiöse Haltung 
und sakrale Stellung der früh- und hochmittelalterlichen deutschen Kaiser und Könige, in: 
BDLG 117 (1981), S. 183–281, hier: S. 194–196, 247–255, 272–275; Johannes Laudage, Priesterbild 
und Reformpapsttum im 11. Jahrhundert (AKG Beihefte 22), Köln 1984; Jean Châtillon, The 
Spiritual Renaissance of the End of the Eleventh Century and the Beginning of the Twelfth, in: 
The American Benedictine Review 36 (1985), S. 292–317; Kaspar Elm, Die himmlische und die 
irdische, die verworfene und die heilige Stadt, in: Die Reise nach Jerusalem – Eine kulturhistori-
sche Exkursion in die Stadt der Städte, 3000 Jahre Davidsstadt, hg. von Hendrik Budde/Andreas 
Nachama, Berlin 1995, S. 12–24; Le mythe de Jérusalem. Du Moyen Ages à la Renaissance, hg. 
von Evelyne Berriot-Salvadore, Saint-Étienne 1995; Giles Constable, Three Studies in Medie-
val Religious and Social Thought, Cambridge 1995, S. 199–217; Ders., The Reformation of the 
Twelfth Century, Cambridge 1996, S. 278–282; Yehôsua Prawer, Jerusalem in the Christian Per-
spective of the Early Middle Ages, in: The History of Jerusalem I: The Early Muslim Period, 
638–1099, hg. von Yehôsua Prawer, Jerusalem 1996, S. 249–282; Yvonne Friedman, The City of 
the King of Kings: Jerusalem in the Crusader Period, in: The Centrality of Jerusalem. Historical 
Perspectives, hg. von Marcel Poorthuis, Kampen 1996, S. 190–216; John France, Le rôle de Jéru-
salem dans la piété du XIe siècle, in: Le partage du monde: échanges et colonisation dans la mé-
diterranée médiévale, hg. von Michel Balard/Alain Ducellier (Série Byzantina Sorbonen-
sia 17), Paris 1998, S. 151–162; Colin Morris, Memorials of the Holy Places and Blessings from 
the East: Devotion to Jerusalem before the Crusades, in: The Holy Land, Holy Lands, and Chris-
tian History, hg. von Robert N. Swanson (Studies in Church History 36), Woodbridge 2000, 
S. 90–109. 

88	 Nikolas Jaspert, Das Heilige Grab, das Heilige Kreuz, Jerusalem und das Heilig Land. Wir-
kung, Wandel und Vermittler hochmittelalterlicher Attraktoren, in: Konflikt und Bewältigung 
vor 1000 Jahren – Die Zerstörung der Grabeskirche in Jerusalem im Jahre 1009, hg. von Thomas 
Pratsch (Millenium-Studien 32), Berlin 2011, S. 67–95.

89	 Zum Begriff vgl.: Jaspert, Das Heilige Grab (wie Anm. 88), S. 68–74.



� 193Der Orden vom Heiligen Grab im nordalpinen Reich

unmittelbar vor dem Ersten Kreuzzug die Heilige Stadt stärker ins Bewusstsein der 
Gläubigen. Die Wiederauffindung der Jerusalemer Heiligkreuzreliquie und ihre 
Propagierung im gesamten lateinischen Westen wiederum führten zu einem Auf-
schwung der Heiligkreuzfrömmigkeit in der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts, 
während der faktische Verlust aller drei Elemente – des Kreuzes, des Grabes und 
der Stadt – zum Ende des so genannten Ersten Königreichs von Jerusalem und erst 
recht nach dem Untergang der Kreuzfahrerherrschaften im Jahre 1291 die Aufmerk
samkeit auf das Heilige Land und dessen Wiedererlangung, auf die recuperatio Terrae 
Sanctae lenkte. 

Die Sepulchriner aber konnten, und dies erfasste der anonyme Autor der Chro
nik sehr feinsinnig, die vier fernen „Attraktoren“ allesamt an ihren Orden zurück-
binden: einerseits hüteten sie das Grab des Herrn, andererseits zugleich auch die 
Reliquie des Wahren Kreuzes. Die Tatsache, dass ihre Kirche zwei herausragende 
Heilige Stätten, nämlich Golgatha und das Heilige Grab, beherbergte, verlieh ihnen 
eine besondere Dignität, die durch die Rolle der Grabeskirche als Krönungs- und 
Begräbnisstätte der Könige von Jerusalem noch gesteigert wurde90. Ohne Zweifel 
war im 12. Jahrhundert der Patriarch der bedeutendste Kleriker der Kreuzfahrerstaa
ten, die Kirche des Heiligen Grabes der wichtigste Identifikationspunkt der Kreuz-
fahrer wie der Siedler und die Reliquie des Wahren Kreuzes das herausragendste 
Symbol des Königreichs91. Des Weiteren stellten Kanoniker den Kathedralsklerus 
der Heiligen Stadt, dessen Diözese, Wirkungsraum und Besitzungen aber viel weiter 

90	 Hans Eberhard Mayer, Das Pontifikale von Tyrus und die Krönung der lateinischen Könige 
von Jerusalem. Zugleich ein Beitrag über Herrschaftszeichen und Staatssymbolik, in: Dumbar-
ton Oaks Papers 21 (1967), S. 141–232; Rudolf Hiestand, ‚Nam qui fuimus Occidentales, nunc 
facti sumus Orientales‘– Siedlung und Siedleridentität in den Kreuzfahrerstaaten, in: Siedler-
Identität: neun Fallstudien von der Antike bis zur Gegenwart, hg. von Christof Dipper/Rudolf 
Hiestand, Frankfurt/M. 1995, S. 61–80; Friedman, The City of the King of Kings (wie Anm. 87); 
Hiestand, Der lateinische Klerus der Kreuzfahrerstaaten (wie Anm. 73); Jürgen Krüger, Die 
Grabeskirche zu Jerusalem. Geschichte – Gestalt – Bedeutung, Regensburg 2000; Robert Ou-
sterhout, Architecture as Relic and the Construction of Sanctity: The Stones of the Holy Se-
pulchre, in: Journal of the Society of Architectural Historians 62 (2003), S. 4–23; Nikolas Jaspert, 
Jerusalem und sein Königshaus, in: Saladin und die Kreuzfahrer, Ausstellungskatalog, hg. von 
Alfried Wieczorek/Mamoun Fansa/Harald Meller (Publikationen der Reiss-Engelhorn-Mu-
seen 17, Schriftenreihe des Landesmuseums für Natur und Mensch Oldenburg 37), Mainz 2005, 
S. 61–82, S. 61–63; Denys Pringle, The Churches of the Crusader Kingdom of Jerusalem. A Cor-
pus 3: The City of Jerusalem, Cambridge 2007, S. 6–71.

91	 Zur Reliquie des Wahren Kreuzes und ihrer Bedeutung für das Königreich Jerusalem siehe De-
borah Gerish, The True Cross and the Kings of Jerusalem, in: The Haskins Society Journal 8 
(1996), S. 137–155; Alan V. Murray, ‚Mighty Against the Enemies of Christ‘: The Relic of the True 
Cross in the Armies of the Kingdom of Jerusalem, in: The Crusades and Their Sources: Essays 
Presented to Bernard Hamilton, hg. von John France/William Zajac, Aldershot 1998, S. 217–
238; Nikolas Jaspert, Un vestigio desconocido de Tierra Santa: la Vera Creu d'Anglesola, in: 
Anuario de Estudios Medievales 29 (1999), S. 447–475; Ders., Vergegenwärtigungen Jerusalems 
in Architektur und Reliquienkult, in: Jerusalem im Hoch- und Spätmittelalter: Konflikte und 
Konfliktbewältigung – Vorstellungen und Vergegenwärtigungen, hg. von Dieter Bauer/Klaus 
Herbers/Nikolas Jaspert (Campus Historische Studien 29), Frankfurt/M. 2001, S. 219–270; 
Fanny Caroff, L'affrontement entre chrétiens et musulmans. Le rôle de la vraie Croix dans les 
images de croisade (XIIIe–XVe siècle), in: Chemins d'outre-mer: études d’histoire sur la Méditer
ranée médiévale offertes à Michel Balard, 2 Bde., hg. von Damien Coulon (Byzantina Sorbonensia 
20), Paris 2004, S. 97–112 mit Abbildungen aus zeitgenössischen Handschriften; Giuseppe Li-
gato, La cattura di Guido di Lusignano e della reliquia della vera croce ad Hattin (4 luglio 1187) 



194 Nikolas Jaspert

reichten und ganz Palästina umfassten92. Jerusalem, Palästina, das Wahre Kreuz 
und das Heilige Grab standen somit allesamt in einem unmittelbaren Verhältnis 
zum Orden vom Heiligen Grab. Im römisch-deutschen Reich und im gesamten La-
teineuropa dürfte es keine geistliche Institution gegeben haben, die alle diese Ele-
mente zugleich auf ähnlich überzeugende Art und Weise in sich vereinigte wie er. 
Mit welchen Mitteln und Medien die Chorherren vom Heiligen Grab dieses Arsenal 
an Bezügen den Gläubigen näher brachten, ist von der Geschichtswissenschaft, aber 
auch von der Kunst- und Liturgiegeschichte herausgearbeitet worden. Hier sollen 
sie in einem knappen, kursorischen Überblick im Verbund vorgestellt werden, wo-
bei es ausreichen dürfte, für das Reich einige wenige Beispiele in Erinnerung zu 
rufen. 

Reliquientranslationen aus dem Heiligen Land wurden vom Jerusalemer Pat-
riarchen und dem Kapitel mit großer Effizienz betrieben93, und einige dieser Reli-
quien wurden auch ins römisch-deutsche Reich entsandt. In Einzelfällen waren 
persönliche Beziehungen einzelner Kanoniker hierfür verantwortlich, wie der Fall 
Gerhards von Schaffhausen zeigt: Der bereits erwähnte, ehemalige Abt des Klosters 
Allerheiligen dürfte nicht nur zur Etablierung des Ordens vom Heiligen Grab im 
Reich beigetragen haben94, sondern ließ seinen ehemaligen Brüdern ein Fragment 
des Wahren Kreuzes zukommen, das fortan in Schaffhausen aufbewahrt wurde95. 
Kanoniker wurden auch als Almosensammler von Jerusalem aus ins Reich geschickt 

in una miniatura dei ‚Chronica majora‘ di Matteo Paris: una combinazione di testo, immagine e 
propaganda, in: Studi ecumenici 24 (2006), S. 523–561; Jaspert, Die Kreuzzüge (wie Anm. 56). 

92	 Zum Patriarchat von Jerusalem vgl. Hotzelt, Kirchengeschichte Palästinas (wie Anm. 13); 
Mayer, Bistümer, Klöster und Stifte (wie Anm. 13); Giorgio Fedalto, La Chiesa latina in Ori-
ente, 3 Bde. (Studi religiosi 3), Verona 1973–1978; Hamilton, The Latin Church in the Crusader 
States (wie Anm. 20); Yael Katzir, The Patriarch of Jerusalem, Primate of the Latin Kingdom, in: 
Crusade and Settlement: Papers Read at the First Conference of the Society for the Study of the 
Crusades and the Latin East and Presented to Raymond C. Smail, hg. von Peter W. Edbury, Car-
diff 1985, S.169–175; Monique Amouroux, L'Église régulière, outre de la colonisation de la Syrie 
par les croisés aux XIIe–XIIIe siècles, in: Coloniser au Moyen Age, hg. von Michel Balard/Alain 
Ducellier, Paris 1995, S. 281–288, 293–295; Fedalto, Hierarchia ecclesiastica orientalis (wie 
Anm. 73); Johannes Pahlitzsch, Graeci und Suriani im Palästina der Kreuzfahrerzeit Beiträge 
und Quellen zur Geschichte des griechisch-orthodoxen Patriarchats von Jerusalem (Berliner hi-
storische Studien 33 = Ordensstudien 15), Berlin 2001; Kirstein, Die lateinischen Patriarchen 
von Jerusalem (wie Anm. 13); Tessera, Orientalis ecclesia (wie Anm. 20), S. 403–455 sowie zu-
künftig die Dissertation von Wolf Zöller (Heidelberg).

93	 Geneviève Bautier, L'Envoie de la relique de la Vraie Croix à Notre-Dame de Paris en 1120, in: 
Bibliothèque de l'École des Chartes 129 (1971), S. 387–397; Edina Bozóky, Le trésor de reliques 
de l'abbaye de Zwiefalten. Un précieux témoignage des échanges culturels entre Orient et Occi-
dent, in: Les échanges culturels au Moyen Âge: XXXIIe congrès de la SHMES, hg. von der So-
ciété des Historiens Médiévistes de l'Enseignement Supérieur Public (Histoire ancienne et mé-
diévale 70), Paris 2002, S. 117–133; Gia Toussaint, Jerusalem: Imagination und Transfer eines 
Ortes, in: Jerusalem, du Schöne: Vorstellungen und Bilder einer heiligen Stadt, hg. von Bruno 
Reudenbach (Vestigia bibliae 28), Bern 2008, S. 33–60.

94	 Vgl. Anm. 74.
95	 Narratio de reliquiis in monasterium Scafhusense translatis, in: Supplementa tomorum I–XII, 

pars III. Supplementum tomi XIII, Bd. 2, hg. von Georg Waitz (MGH SS 15,2), Hannover 1888, 
S. 954–959, hier S. 955–956; Franz Ludwig Baumann, Das Kloster Allerheiligen in Schaffhausen 
(Quellen zur schweizer Geschichte 3,1), Basel 1881, S. 146–157; Die Zwiefalter Chroniken Ort-
liebs und Bertholds, hg. von Luitpold Wallach (Schwäbische Chroniken der Stauferzeit 2), Sig-
maringen 1978, S. 113, 196.



� 195Der Orden vom Heiligen Grab im nordalpinen Reich

und dafür mit Reliquien des Wahren Kreuzes ausgestattet, wie eine noch heute im 
Bayerischen Hauptstaatsarchiv München aufbewahrte Urkunde des Patriarchen 
Fulcher (1146–1157) belegt, die dem Sepulchriner Konrad auf seiner Spendenreise 
mitgegeben wurde: […] hanc crucem construximus et super haec de sacra cruce sanguine 
Christi dedicata partem addidimus et ad vestram consolationem per Conradum canonicum 
et filium nostrum, latorem et custodem huius sanctae crucis, cuius etiam monitu et rogatu 
ad vos eam dirigimus96. Auch ein Schreiben des Jahres 1180 an Graf Konrad III. von 
Dachau berichtet von der Reise Konrads, die sich wohl um 1155–1157 zutrug97; es 
zeigt, wie attraktiv diese Reliquien waren: Patriarch Heraklius ließ das Schriftstück 
nämlich anlässlich einer Pilgerfahrt Konrads III. von Dachau in Jerusalem anferti-
gen und hielt darin ausdrücklich fest, dass der Vater des Empfängers (Herzog Kon-
rad II. von Dachau-Meranien) dem entsandten Heiliggrabkanoniker die Jerusalemer 
Reliquie gestohlen hatte. Nun sollte durch den Bau einer Kirche der Raub gesühnt 
und für die Reliquie eine adäquate Heimat geschaffen werden, wofür die Aufnahme 
Konrads in die Gebetsgemeinschaft der Kanoniker in Aussicht gestellt wurde. Bei 
der entwendeten Staurothek handelt sich um das später dauerhaft in den Besitz des 
Wittelsbacher Hausklosters Scheyern gelangte Scheyrer Kreuz, von dem nunmehr 
lediglich das Behältnis erhalten ist98. Sein Denkendorfer Pendant hingegen ist auf 
uns gekommen. Das mit einem großen Schlitz zur Aufnahme eines Kreuzspans 
ausgestattete, mit gestanzten Rankenmotiven geschmückte Stück fügt sich in eine 
Gruppe ähnlich gestalteter Staurotheken ein und wurde im schwäbischen Priorat 
weit über das Mittelalter hinaus verehrt99. 

Diesen dinglichen Bedeutungsträgern wird mit Recht in der jüngeren For-
schung eigene Handlungsmacht (Agency) zugeschrieben, symbolisierten sie doch 
durch ihre äußere Gestalt und Ornamentik die Verbindung zwischen dem Heiligen 
Land und dem lateinischen Westen, in diesem konkreten Fall dem römisch-deut-
schen Reich. Um das Spektrum potentieller Akteure mittelalterlicher Verflechtungs
prozesse adäquat zu beschreiben und es nicht auf Personen alleine zu beschränken, 
hat die neuere Forschung in Anlehnung an Bruno Latour den weiteren, auch ding-

96	 Anselm Reichhold, Das Heilige Kreuz von Scheyern, Wolnzach 1981, S. 15–16, 18–19; Die Urkun
den und die ältesten Urbare des Klosters Scheyern, hg. von Michael Stephan (Quellen und Erör-
terungen zur bayerischen Geschichte/N. F. 36,2), München 1988, S. 29, Nr. 10. Vgl. den Beitrag 
von Karl Borchardt in diesem Band über die Almosenreisen der frühen Johanniter.

97	 Reichhold, Das Heilige Kreuz von Scheyern (wie Anm. 96), S. 18–20; Stephan, Die Urkunden 
und die ältesten Urbare des Klosters Scheyern (wie Anm. 96), S. 31–33, Nr. 12: Reminiscimur, cum 
in presentia nostra essetis, strenuitati vestre preces fudisse pro quadam cruce, quam quidam de notitia 
vestra temporibus patris vestri a quodam fratre nostro vi abstulerunt (S. 32). 

98	 Die Kreuzzüge: kein Krieg ist heilig. Katalog-Handbuch zur Ausstellung im Diözesanmuseum 
Mainz, 2. April – 30. Juli 2004, hg. von Hans-Jürgen Kotzur/Brigitte Klein, Mainz 2004, S. 407–
409, Nr. 70–71. 

99	 Werner Fleischhauer, Das romanische Kreuzreliquiar von Denkendorf, in: Festschrift für Ge-
org Scheja zum 70. Geburtstag, hg. von Albrecht Leuteritz, Sigmaringen 1975, S. 64–68; Heri-
bert Meurer, Kreuzreliquiare aus Jerusalem, in: Jb. der Staatlichen Kunstsammlungen in Ba-
den-Württemberg 13 (1976), S. 7–18; Elm, St. Pelagius in Denkendorf (wie Anm. 7), S. 108–110; 
Heribert Meurer, Zu den Staurotheken der Kreuzfahrer, in: Zs. für Kunstgeschichte 48 (1985), 
S. 65–76; Kotzur/Klein, Die Kreuzzüge: kein Krieg ist heilig (wie Anm. 98), S. 409–410, Nr. 72; 
Saladin und die Kreuzfahrer (Katalog), hg. von Alfried Wieczorek/Mamoun Fansa/Harald 
Meller (Publikationen der Reiss-Engelhorn-Museen 17), Mainz 2005, S. 410–411, Nr. C.56.



196 Nikolas Jaspert

liche Akteure einschließenden Begriff des „Aktanten“ eingeführt100. Reliquien und 
Reliquiare entwickelten in ihrer neuen Heimat Eigendynamiken, sie schufen eigene 
Kulträume und Praktiken. Dass solche Aktanten dezidiert den Gläubigen vor Au-
gen geführt und in den öffentlichen Raum hineingetragen wurden, zeigen die zum 
Aufstecken auf Prozessionsstangen gefertigten Füße einiger bekannter Staurothe-
ken des Heiliggrabordens, darunter auch das auf Veranlassung des Patriarchen in 
Jerusalem gefertigte Scheyerner Exemplar101. 

Während die Bedeutung der Reliquien und der Reliquiare hoch zu veranschla-
gen ist, wird eine weitere Vergegenwärtigung Jerusalems oftmals vorschnell dem 
Orden vom Heiligen Grab zugeschrieben und in seiner Wirkung überschätzt. Ge-
meint sind die architektonischen Nachbildungen der Jerusalemer Grabesrotunde 
in Form von Zentralbauten, in Einzelfällen sogar in Form von Rundkirchen102. In 
der Tat verfügten die Kanoniker im römisch-deutschen Reich über einen derartigen 
Bau, die in der Lokalgeschichtsschreibung als Templerrotunde bezeichnete Heilig-
grabkirche von Speyer103. Doch wie so häufig in der Geschichte dieses Ordens ist 
der Bau auch in diesem Fall nicht von den Kanonikern selbst errichtet worden, son-
dern nachträglich an die Gemeinschaft gefallen, die somit nicht für dessen Ausse-
hen verantwortlich war und offenbar bei der Errichtung eigener Kirchen in aller 
Regel darauf verzichtete, von der Möglichkeit des architektonischen Zitats Gebrauch 

100	Jan-Hendrik Passoth, Aktanten, Assoziationen, Mediatoren. Wie die ANT das Soziale neu zu-
sammensetzt, in: Dimensionen und Konzeptionen von Sozialität, hg. von Gert Albert/Rainer 
Greshoff/Rainer Schützeichel, Wiesbaden 2010, S.  308–317; Ilana Gershon, Bruno Latour 
(1947–), in: From Agamben to Žižek, hg. von Jon Simons, Edinburgh 2011, S. 161–176.

101	Das Stück selbst ist nicht mehr erhalten, aber das zeitgenössische Futteral belegt eindeutig, dass 
es mit einem solchen Fuß zum Aufstecken versehen war – Nikolas Jaspert, The True Cross of 
Jerusalem in the Latin West: Mediterranean Connections and Institutional Agency, in: Visual 
Constructs of Jerusalem, hg. von Bianca Kuehnel/Galit Noga-Banai/Hanna Vorholt (Cultural 
Encounters in Late Antiquity and the Middle Ages 18)., Turnhout 2015, S. 207–223.

102	Richard Krautheimer, Introduction to an Iconography of Medieval Architecture, in: Journal of 
the Warburg and Courtauld Institutes 5 (1942), S. 1–33; Damiano Neri, Il S.Sepolcro riprodotto 
in Occidente, Jerusalem 1971; Geneviève Bresc-Bautier, Les Imitations du Saint-Sépulcre de 
Jérusalem (IXe –XVe): archéologie d'une dévotion, in: Revue d'histoire de la spiritualité 40 
(1974), S. 319–324; Matthias Untermann, Der Zentralbau im Mittelalter. Form – Funktion – Ver-
breitung, Darmstadt 1989; Bresc-Bautier, Partir, prier, donner (wie Anm. 9); Claire Péquignot, 
Vraies ou fausses imitations de l'Anastasis de Jérusalem aux XIe et XIIe siècles, in: Les péleri-
nages à travers l'art et la société à l'époque préromane et romane: actes des XXXIIe Journées Ro-
manes de Cuxa, 8–15 juillet 1999 (Les cahiers de Saint-Michel de Cuxa 31), Codalet 2000, S. 119–
133; Morris, Memorials of the Holy Places (wie Anm. 87), S. 100–103; Paolo Piva, Die ‚Kopien‘ 
der Grabeskirche im romanischen Abendland. Überlegungen zu einer problematischen Bezie-
hung, in: Die Zeit der Kreuzzüge: Geschichte und Kunst, hg. von Roberto Cassanelli, Stuttgart 
2000, S. 97–117; Jaspert, Vergegenwärtigungen Jerusalems (wie Anm. 91), S. 229–244; Wilfried 
Ehbrecht, Überall ist Jerusalem, in: Die Stadt als Kommunikationsraum: Beiträge zur Stadtge-
schichte vom Mittelalter bis ins 20. Jahrhundert, hg. von Helmut Bräuer/Elke Schlenkrich, 
Leipzig 2001, S. 129–185; Antonio Cadei, Gli Ordini di Terrasanta e il culto per la Vera Croce e il 
Sepolcro di Cristo in Europa nel XII secolo, in: Arte Medievale NS 1 (2002), S. 51–70; Colin Mor-
ris, The Sepulchre of Christ. From the Beginning to 1600, Oxford 2005; Bresc-Bautier, La dévo-
tion au Saint-Sépulcre (wie Anm. 9); Renata Salvarani, La fortuna del Santo Sepolcro nel Me-
dioevo: spazio, liturgia, architettura (Di fronte e attraverso 812), Milano 2008, S. 75–133.

103	Vgl. die Beschreibung oben, Anm. 42, Engels,  Heilig-Grab-Kloster (wie Anm. 29), S. 222–226; 
Warmbrunn,  Das ehemalige Kloster (wie Anm. 29), S. 22–29.



� 197Der Orden vom Heiligen Grab im nordalpinen Reich

zu machen104. Was die Sepulchriner hingegen sehr wohl des Öfteren errichteten, 
waren Nachbildungen des eigentlichen Grabes Christi, also Imitationen der höhlen
artigen Grotte mit dem darin befindlichen Stein, auf dem Jesus zur letzten Ruhe 
gelegt worden sein soll105. Ein solches, in diesem Fall in den Boden der Krypta ein-
gelassenes Grab ist für Denkendorf belegt, wo es das Zentrum performativer Kult-
handlungen wurde106. Dass die Krypta, „das Eigenartigste am ganzen Bau“107, eine 
für den süddeutschen Raum einzigartige, offenbar nach südfranzösischem Muster 
gestaltete Bauform aufwies, erhöhte lediglich die Fremdartigkeit und Singularität 
des Denkendorfer Grabes.

Wichtiger als monumentale Bauten dürften weniger aufwändige dingliche 
Aktanten kanonikaler Verflechtungen gewesen sein: Etwa der Ordenshabit mit 
dem doppelbalkigen Patriarchenkreuz108. Der Habit zeigte die Zugehörigkeit seines 
Trägers zu einem fernräumlichen, auf Jerusalem zentrierten Verband an. Er griff 
ein Symbol auf, dass die besondere Dignität des Ordensoberhaupts, des Patriarchen 
von Jerusalem, zum Ausdruck brachte, verwies aber auch auf das in Doppelkreuz-
reliquiaren verwahrte Wahre Kreuz. Eine ähnliche Funktion ist den Siegeln des Or-
dens zuzuschreiben. Sie trugen ebenfalls das doppelbalkige Kreuz und zusätzlich 
einen Verweis auf das Heilige Grab, in aller Regel eine Darstellung des durch eine 
Verkleidung mit drei Öffnungen geschützten, von Hängelampen erleuchteten Grab
steins109. Das Siegel des bereits erwähnten Schreibens von 1155–1157, welches die 
Entsendung der Scheyerner Reliquie des Wahren Kreuzes begleitete, ist ein noch 
heute gut erhaltenes Beispiel für diese Form mobiler Bedeutungsträger110. Wie Reli-
quien und Reliquiare auch, so verwiesen die Siegel nicht nur auf die fernen „Attrak
toren“ Jerusalems: diese Aktanten entwickelten auch im Reich Agency, wenn sie in 
neue Kontexte eingebunden wurden. Solch neue Sozial- und Handlungsformen voll
zogen sich häufig im öffentlichen Raum, ihnen war eine performative Dimension 
eigen.

104	Zu Vergleichsfällen siehe: Jaspert, Vergegenwärtigungen Jerusalems (wie Anm. 91), S. 229–244.
105	Zum eigentlichen Sepulcrum siehe: Stephen Lamia, Erit Sepulcrum Ejus Gloriosum: Verisimili-

tude and the Tomb of Christ in the Art of Twelfth-Century Île-de-France, in: Art and Architec-
ture of Late Medieval Pilgrimage in Northern Europe and the British Isles, hg. von Sarah Blick/
Rita Tekippe (Studies in Medieval and Reformation Traditions 104), Leiden 2005, S. 365–381 Jus-
tin E. A. Kroesen, The Sepulchrum Domini through the Ages: its Form and Function (Liturgia 
condenda 10), Leuven 2000, S. 45–108; Stephen Lamia, Souvenir, Synaesthesia, and the Sepul-
crum Domini: Sensory Stimuli as Memory Strategems, in: Memory and the Medieval Tomb, hg. 
von Elizabeth Valdez del Alamo/Carol Stamatis Pendergast, Aldershot 2000, S. 19–41.

106	Werner, Kloster Denkendorf (wie Anm. 34), S. 7–9, 16–17; Elm, St. Pelagius in Denkendorf (wie 
Anm. 7), S. 106–108. 

107	Werner, Kloster Denkendorf (wie Anm. 34), S. 7.
108	Vgl. der orde der geistlichen korhernn des heyligen grabs zu Jherusalem mit einem zwyfachten unnd ra-

tem creucze gezeichnet – Anonymus, Chronik der vier Orden von Jerusalem (wie Anm. 1), S. 110. 
109	Gustave Schlumberger/Ferdinand Chalandon/Adrien Blanchet, Sigillographie de l'Orient la-

tin (Bibliothèque de l'Archive Historique 37), Paris 1943, S. 73–80; Hans Eberhard Mayer, Das 
Siegelwesen in den Kreuzfahrerstaaten (Bayerische Akademie der Wissenschaften. Phil.-hist. 
Klasse, Abhandlungen N.F. 83), München 1978, S. 9, 12, 34.

110	München, Bayerisches Hauptstaatsarchiv KU Scheyern, Nr. 9, vgl. Reichhold, Das Heilige 
Kreuz von Scheyern (wie Anm. 96), S. 19 (Abb.); Mayer, Das Siegelwesen in den Kreuzfahrer-
staaten (wie Anm. 109), S. 34 und Abb. 1,6. Zu den Siegeln des Speyerer Hauses: Engels,  Heilig-
Grab-Kloster (wie Anm. 29), S. 220.



198 Nikolas Jaspert

IV. Performanz und Eigengeschichte: Vermittlung und Selbstdarstellung

Reliquien und die ihrer Sichtbarmachung dienenden Reliquiare konnten durch ihre 
Nutzung bei Prozessionen den öffentlichen Raum außerhalb der Kirchen markie-
ren, vor allem aber dienten sie der Liturgie in den Häusern selbst. Bei dieser Liturgie 
handelte es sich um eine Sonderform, welche die Kanoniker sowohl in ihrem Jeru-
salemer Mutterhaus als auch in den entfernten Filiationen beachteten111. Sie kann 
als eine aus verschiedenen Elementen hervorgegangene Neuschöpfung bezeichnet 
werden, die ihrerseits als Grundlage für eine Reihe anderer geistlicher Einrichtun-
gen diente. Denn sowohl der Templerorden als auch der Johanniterorden sowie der 
Karmeliterorden stützten sich in ihren Anfängen letztlich auf die Liturgie des Jeru-
salemer Kathedralskapitels, die sie dann sukzessive adaptierten und fortentwickel-
ten112. Ohne auf Einzelheiten einzugehen sei zumindest angedeutet, dass es sich um 
eine auf dem Stationsgottesdienst beruhende und damit um eine die räumliche Re-
lation der Heiligen Stätten zueinander reproduzierende beziehungsweise andeutende 
Liturgie handelte, welche die Häuser des Ordens von anderen geistlichen Einrichtun
gen ihres Umfeldes abhob und eine unmittelbare Rückbesinnung auf die heiligen 
Stätten implizierte113. Sie brachten den Anspruch der Chorherren zum Ausdruck, 

111	Rolf Zerfass, Die Schriftlesung im Kathedraloffizium Jerusalems (Liturgiewissenschaftliche 
Quellen und Forschungen 48), Münster 1968; Elm, St. Pelagius in Denkendorf (wie Anm. 7), S. 
106–108; Cosimo Damiano Fonseca, La tradizione commemorativa del codice ‚gerosolimitano‘ 
del tesoro della basilica del Santo Sepolcro di Barletta, in: Annali del Dipartimento di scienze 
storiche e sociali de la Università degli Studi di Lecce 1 (1982), S. 91–103; Christina Dondi, The 
Liturgy of the Canons Regular of the Holy Sepulchre of Jerusalem: A Study and a Catalogue of 
the Manuscript Sources, Turnhout 2003; Salvarani, La fortuna del Santo Sepolcro nel Medio-
evo (wie Anm. 102), S. 34, 40, 51–57, 65–73; Tilmann Lohse, Stand und Perspektiven der Liber 
ordinarius-Forschung, in: Liturgie in mittelalterlichen Frauenstiften. Forschungen zum Liber 
ordinarius, hg. von Klaus Gereon Beuckers (Essener Forschungen zum Frauenstift 10), Essen 
2012, S. 215–255. Vgl. den Beitrag von Jürgen Bärsch in diesem Band. 

112	Anna-Marie Legras/Jean-Loup Lemaitre, La pratique liturgique des Templiers et des Hospitaliers 
de Saint-Jean de Jérusalem, in: L'écrit dans la société médiévale. Divers aspects de sa pratique 
du XIe au XVe siècle. Textes en hommage à Lucie Fossier, hg. von Caroline Bourlet/Annie Du-
four, Paris 1991, S. 77–137; James John Boyce, The Liturgy of the Carmelites, in: Carmelus 43 
(1996), S. 5–41; Cristina Dondi, Manoscritti Liturgici dei Templari e degli Ospitalieri: le Nuove 
Prospettive Aperte dal Sacramentario Templare di Modena (Arch. Capitolare O.II.13), in: I Tem-
plari, la Guerra e la Santità, hg. von Simoneta Cerrini/Franco Cardini, Rimini 2000, S. 85–131; 
Andrew Jotischky, The Carmelites and Antiquity. Mendicants and their Pasts in the Middle 
Ages, New York 2002, S. 32–33; Dondi, The Liturgy of the Canons Regular of the Holy Sepulchre 
(wie Anm. 111), besonders S. 40–44; Dies., Hospitaller Liturgical Manuscripts and Early Printed 
Books, in: Revue Mabillon 14 (2003), S.225–256. Zur Beziehung zwischen den frühen Templern 
und Johannitern einerseits und der Grabeskirche andererseits: Anthony Luttrell, The Earliest 
Templars, in: Autour de la Première Croisade (wie Anm. 13), S. 193–203; Ders., The Earliest Hos-
pitallers, in: Montjoie. Studies in Crusade History in Honour of Hans Eberhard Mayer, hg. von 
Benjamin Z. Kedar/Jonathan Riley-Smith/Rudolf Hiestand, Aldershot 1997, S. 37–54; Giuseppe 
Ligato, L'Ordine del Santo Sepolcro: Il mito delle origini, in: La civiltà cavalleresca e l’europa. 
Ripensare, hg. von Franco Cardini/Isabella Gagliardi, San Gimignano 2006, S. 189–213; Bar-
bara Frale, Cum equis et armis summo regi militantes. Le origini dei Templari e degli Ospitalieri 
nel consortium agostiniano presso il Santo Sepolcro, in: La civiltà cavalleresca e l’europa. Ripen-
sare, hg. von Franco Cardini/Isabella Gagliardi, San Gimignano 2006, S. 161–188.

113	Albert Schönfelder, Die Prozessionen der Lateinier in Jerusalem zur Zeit der Kreuzzüge, in: 
HJb 32 (1911), S. 578–598; Hugo Buchthal, Miniature Painting in the Latin Kingdom of Jerusa-



� 199Der Orden vom Heiligen Grab im nordalpinen Reich

trotz aller räumlichen Trennung am Heiligen Grab die Liturgie zu feiern – ebenso, 
wie es das Jerusalemer Kapitel bis zu seiner Vertreibung aus der Heiligen Stadt tat. 
Dieser Kult war ganz auf die heiligen Stätten Jerusalems und hier insbesondere auf 
das eigentliche Grab ausgerichtet. Er ist für das Spätmittelalter für Denkendorf be-
legt114, und man wird wohl nicht fehl in der Annahme gehen, er sei bereits in frühe-
rer Zeit gepflegt worden. Ob er in der Karwoche durch paraliturgische Spiele ergänzt 
wurde, wie sie an der Jerusalemer Grabeskirche und vielen anderen Orten zur Os-
terzeit bezeugt sind, ist nicht mit letzter Sicherheit zu sagen115. Aber, dass sich die 
von den Chorherren zelebrierte Liturgie von den örtlich gepflegten liturgischen Ge
wohnheiten unterschied – ob nun in Denkendorf, Speyer oder wo auch immer im 
mittelalterlichen Reich die Chorherren vom Heiligen Grab den Gottesdienst zele
brierten – dieses Spezifikum wird den Laien deutlich geworden sein. 

Weiterhin machen Untersuchungen der Kalendarien des Heiliggrabordens 
deutlich, in welchem Maße sich die Kanoniker in eine bis auf die apostolische Urge-
meinde und den ersten Bischof Jerusalems zurückreichende Sukzessionslinie stell-
ten: Sie begingen liturgisch die Verehrung früher Bischöfe der Heiligen Stadt wie 
Matthias, Alexander, Quiriacus, Zachaeus, Marcus und Narcissus, womit sie eine 
bis auf das frühe Christentum zurückreichende Traditionslinie schufen, als deren 
letzte Exponenten sie selbst erschienen116. Somit wurde eine Eigengeschichte ge-
schrieben, deren Ursprünge im fernen Palästina der Spätantike lagen und die eine 
wirkungsvolle raumzeitliche Verflechtung zwischen den Kanonikern im Reich, 
dem Heiligen Land und autoritativen Gründungsgestalten darstellte. Wie sehr sie 
im römisch-deutschen Reich noch im Spätmittelalter den Zeitgenossen bewusst ge-

lem, with Liturgical and Paleographical Chapters by Francis Wormald, Oxford 1957; John F. 
Baldovin, The Urban Character of Christian Worship: the Origins, Development, and Meaning 
of Stational Liturgy (Orientalia Christiana analecta 228), Roma 1987; Elm, La liturgie de l'Eglise 
latine de Jérusalem (wie Anm. 11).

114	Elm, St. Pelagius in Denkendorf (wie Anm. 7), S. 108.
115	Walther Lipphardt, Lateinische Osterfeiern und Osterspiele, 9 Bde., Berlin 1975–1990; Jürgen 

Bärsch, Das Dramatische im Gottesdienst. Liturgiewissenschaftliche Aspekte zum Phänomen 
der Osterfeiern und Osterspiele im Mittelalter, in: Liturgisches Jb. 46 (1996), S. 41–66; Christoph 
Petersen, Ritual und Theater: Meßallegorese, Osterfeier und Osterspiel im Mittelalter (Mün-
chener Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters 125), Tübingen 2004; 
Jürgen Bärsch, Quem queritis in sepulchro?: liturgie- und frömmigkeitsgeschichtliche Aspekte 
der Feier von Ostern im Mittelalter, in: Beiträge zur Geschichte des Bistums Regensburg 44 
(2010), S. 25–45; Christoph Petersen, Ritual und Theater. Maßallegorese, Osterfeier und Oster-
spiel im Mittelalter (Münchener Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittel-
alters 125), Tübingen 2004; Iris Shagrir, The Visitatio Sepulchri at the Latin Church of the Holy 
Sepulcher in Jerusalem, in: Al-Masaq: Islam and the Medieval Mediterranean 22 (2010), S. 57–
77.

116	Zerfass, Die Schriftlesung im Kathedraloffizium Jerusalems (wie Anm. 111); Nicola Bux, Codici 
liturgici latini di terra santa. Liturgical Latin Codices of the Holy Land (Studium Biblicum Fran-
ciscanum. Museum 8), Brindisi 1990; Amnon Linder, Raising Arms. Liturgy in the Struggle to 
liberate Jerusalem in the Late Middle Ages (Cultural Rncounters in Late Antiquity and the Middle 
Ages 2), Turnhout 2003; Dondi, The Liturgy of the Canons Regular of the Holy Sepulchre (wie 
Anm. 111); Cristina Inogés Sanz, Los santos en la liturgia propia del Monasterio de la Resurrec-
ción de Zaragoza: Orden Canonical del Santo Sepulcro, in: Hagiografía y archivos de la iglesia 
santoral Hispano-Mozárabe en las diócesis de España: actas del XVIII congreso de la Asociación 
celebrado en Orense (9 al 13 de septiembre de 2002), Bd. 2, hg. von Agustín Hevia Ballina, 
Oviedo 2004–2005, S. 129–146.



200 Nikolas Jaspert

macht wurde, zeigt einmal mehr die ‚Chronik der vier Orden von Jerusalem‘, denn 
ihr Autor zählt die Sukzession Jerusalemer Bischöfe und Patriarchen, die letztlich 
auf den Herrenbruder Jakobus Minor und damit auf die apostolische Urgemeinde 
zurückgehe, zu den wesentlichen Elementen kanonikaler Selbstdarstellung: Die 
bruder des erstens ordenns des heyligenn grabs halten dafure, daz sie iren ursprungk auszge-
furet haben von dem heyligenn zwelfbotten sannt Jacob Alphei genannt, ein rechter bruder 
des herrn, der gewest ist der erst bischoff der heyligenn stat Jherusalem117. 

Als ein weiteres Instrument der Vergegenwärtigung Jerusalems im Reich ist 
auf die geistlichen Gnaden in Form von Gebeten und später von Ablässen hinzuwei
sen, welche die Kanoniker ihren Förderern und Förderinnen in Aussicht stellten. 
Die Bedeutung des über die Jahrzehnte und Jahrhunderte von den Ordensoberen 
angesammelten Gnadenschatzes ist nicht gering zu veranschlagen. Die Pröpste 
und Prioren in den ober- und niederdeutschen Dependancen des Jerusalemer Kapi-
tels folgten ebenso wie die anderer Häuser dem Beispiel der Patriarchen und Prio-
ren in Jerusalem und Akkon und vollzogen bis weit in die Neuzeit die Aufnahme 
von laikalen und geistlichen Gönnern in die fraternitas des Kapitels vom Heiligen 
Grab. Als Markgraf Konrad von Maißen († 1157) zum Beispiel im Jahre 1145 dem 
Heiligen Grab eine Geldschenkung zukommen ließ, definierte er unmissverständ-
lich die Gegenleistung, die er und seine Familie von den Kanonikern erwarteten: 
[…] ut participes simus omnium beneficiorum, que in predicta ecclesia a supra dictis canoni-
cis devote peracta fuerint, helemosinarum scilicet et orationum, vigiliarum, ieiuniorum cunc
torumque ceterorum bonorum118. Ähnlich formulierte Patriarch Fulcher um 1155/57 eine 
Zusage in einem Schreiben an Gläubige im süddeutschen Raum: Nos quoque quantam 
retributionem orationum, elemosinarum omniumque beneficiorum, quae in ecclesia sancti 
Sepulcri et ad eam pertinentibus fiunt, a deo habere speramus, omnibus hanc crucem sanc-
tam venerantibus et super ipsam dominico sepulcro adiutorium conferentibus ex parte dei 
concedimus et concessam in domino confirmamus119, und auch das erwähnte Schreiben 
des Patriarchen Heraklius an Konrad III. von Dachau aus dem Jahre 1180 stellte 
dem Herzog die Teilhabe an den Gebeten und geistlichen Gnaden des Ordens für 
den Fall in Aussicht, dass er das von seinem Vater geraubte Gut rückerstatte120. 

117	Anonymus, Chronik der vier Orden von Jerusalem (wie Anm. 1), S. 111. 
118	Codex diplomaticus Saxoniae I, Band 2: Urkunden der Markgrafen von Meißen und Landgra-

fen von Thüringen 1100–1195, hg. von Otto Posse, Leipzig 1889, S. 127–128, Nr. 182. Vgl. hierzu 
künftig die Angaben in der Monographie von Stefan Tebruck (wie Anm. 13).

119	Stephan, Die Urkunden und die ältesten Urbare des Klosters Scheyern (wie Anm. 96), S. 29–30, 
Nr. 10.

120	Possessiones etiam nostras, que nobis ablate sunt, unde estis advocatus, vice nostra requirentes, per pru-
dentiam vestram easdem recuperasse vestri gratia sentiamus, ut eternam in felicitate superna a domino 
Iesu Christo remunerationem et beneficiorum et orationum ecclesie dominici sepulcri participationem, ex 
pie solicitudinis vestre efficacia in hac parte noscamini promeruisse – Elm, Fratres et Sorores Sanctis-
simi Sepulcri (wie Anm. 11), S. 296; Nikolas Jaspert, Pro nobis, qui pro vobis oramus, orate: die 
Kathedralskapitel von Compostela und Jerusalem in der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts, in: 
Santiago, Roma, Jerusalén. III Congreso Internacional de Estudios Jacobeos, hg. von Paolo Cau-
cci von Saucken, Santiago de Compostela 1999, S. 187–212, S. 200–203; Ders., Gedenkwesen 
und Erinnerung des Ordens vom Heiligen Grab, in: Wider das Vergessen und für das Seelen-
heil. Memoria und Totengedenken im Mittelalter, hg. von Rainer Berndt S.J. (Erudiri Sapientia 9), 
Münster 2013, S. 149–174, vgl. oben, Anm. 97. 



� 201Der Orden vom Heiligen Grab im nordalpinen Reich

Vor allem in den sechziger Jahren des 13. Jahrhunderts, genauer unter dem Pon
tifikat Urbans IV., eines ehemaligen Patriarchen von Jerusalem, schwoll die Zahl 
der Indulgenzen und anderer Rechte substantiell an121. Damals erlangten die Chor-
herren in Angleichung an ähnliche Vergünstigungen der Templer und Johanniter 
nicht nur das allgemeine Begräbnisrecht, sondern auch die Erlaubnis, die Sepultur 
selbst im Falle eines Interdiktes vorzunehmen122. Hinzu kam die den Förderern und 
confratres beziehungsweise consorores des Ordens in Aussicht gestellte Befreiung 
von Sündenstrafen. Verschiedene Päpste gewährten den Kanonikern vom Heiligen 
Grab derartige Zusagen: So verliehen Gregor XI., Alexander V. und Eugen IV. den 
confratres nicht nur umfangreiche Privilegien, sondern sagten darüber hinaus die 
Teilhabe an allen je dem Orden beziehungsweise einzelnen seiner Glieder erteilten 
Ablässen zu123. Mit der Zeit wuchs die Zahl dieser Gnaden immer weiter an, die in 
eigenen Ablasssummarien zusammengetragen wurden124. Auch diese Texte schu-
fen Eigengeschichte, indem die Indulgentien in chronologischen, an den Pontifika-
ten der sie ausstellenden Päpste orientierten Listen aufbereitet wurden und damit 
historiographischen Charakter erhielten. Über solch lange Reihungen verbanden 
die Summarien die Gegenwart des eigenen Ordens mit seinen Ursprüngen, ohne 
diese Anfänge ausführlich darzulegen. Das verdienstvolle Wirken der Kanoniker 
wurde dadurch belegt, dass eine Reihe höchster geistlicher Autoritäten sie über die 
Jahrhunderte stets aufs Neue betont und bestätigt hatten125. Der Memorialüberliefe-
rung in Form von Nekrologien, Anniversarbüchern etc. war ein ähnlicher Charak-
ter inhärent126. Am Ende des Mittelalters nutzten dies die Sepulchriner systematisch 
und teilweise mit Erfolg, um an zwei Festtagen den Plenarablaß zu erteilen sowie 
bußfertige Exkommunizierte zu absolvieren – am Festtag ‚Divisio apostolorum‘, an 

121	Bresc-Bautier, Bulles d´Urbain IV (wie Anm. 9); Zuwendungen/Privilegierungen Urbans IV. 
für Denkendorf: Württembergisches UB VI, S. 67, Nr. 1664 (Viterbo, 17. Juni 1262); ebd., S. 71, 
Nr. 1668 (Viterbo, 11. Juli 1262); VI, S. 123, Nr. 1721 (Orvieto, 22. Juni 1263). Vgl. die päpstlichen 
Privilegierungen des 12. Jahrhunderts: Hiestand, Vorarbeiten zum Oriens pontificius 3 (wie 
Anm. 20), S. 127–128, Nr. 21; S. 147–148, Nr. 37; S. 165–166, Nr. 47; S. 177–178, Nr. 55; S. 190–193, 
Nr. 62; S. 234–236, Nr. 87; S. 237–241, Nr. 88; S. 250–255, Nr. 95; S. 261–265, Nr. 102; S. 298–301, 
Nr. 125; S. 350–252, Nr. 172. 

122	Die Kanoniker datierten derartige Bestimmungen sogar ins 12. Jahrhundert zurück: Hiestand, 
Vorarbeiten zum Oriens pontificius 3 (wie Anm. 20), S. 320–321, Nr. 145; S. 339–340, Nr. 162 
(nach Hiestand könnte diese Urkunde jedoch einen wahren Kern enthalten – ebd.). Zur Verlei-
hung des Rechts der freien Sepultur vgl. ebd., S. 307–308, Nr. 129; S. 397–398, Nr. 202.

123	Elm, Fratres et Sorores Sanctissimi Sepulcri (wie Anm. 11), S. 296–297 sowie ND in Elm, Umbili-
cus mundi (wie Anm. 11), S. 155–156.

124	Nakielski, Miechovia sive promptuarium antiquitatum Monasterii Miechoviensis (wie Anm. 33), 
S. 305–308, 520–526; Bresc-Bautier, Bulles d´Urbain IV (wie Anm. 9); Elm, St. Pelagius in Den-
kendorf (wie Anm. 7), S. 110–111; Elm, Fratres et Sorores Sanctissimi Sepulcri (wie Anm. 11), 
S. 296–297; Nikolas Jaspert, Stift und Stadt. Das Heiliggrabpriorat von Santa Anna und das Re-
gularkanonikerstift Santa Eulàlia del Camp im mittelalterlichen Barcelona, 1145–1423 (Berliner 
historische Studien 24, Ordensstudien 10), Berlin 1996, S. 398–399. Für Speyer: Engels,  Heilig-
Grab-Kloster (wie Anm. 29), S. 232–233.

125	Zu diesem Merkmal der Summarien Axel Ehlers, Indulgentia und historia. Die Bedeutung des 
Ablasses für die spätmittelalterliche Erinnerung an die Ursprünge des Deutschen Ordens und 
anderer Gemeinschaften, in: La mémoire des origines (wie Anm. 2), S. 227–236.

126	Vgl. Jürgen Sarnowsky, Die Entwicklung des historischen Selbstverständnisses in den geistli-
chen Ritterorden, in: La mémoire des origines (wie Anm. 2), S. 43–58, S. 51, 57; Jaspert, Gedenk-
wesen und Erinnerung des Ordens vom Heiligen Grab (wie Anm. 120).



202 Nikolas Jaspert

dem – was weniger bekannt ist – auch der Eroberung Jerusalems durch die Kreuz-
fahrer gedacht wurde127, sowie am Karfreitag. Damit aber erfuhren sowohl der Glau
benskampf der Christen gegen die Muslime als auch die Errichtung des König-
reichs Jerusalem einen liturgischen Niederschlag, sie wurden Teil des rituellen Sym
bolgeschehens128. Solche auf Formalisierung, Sequenzierung und Wiederholung 
angelegten Rituale bewegten sich in einem eigenen zirkulären Zeitrahmen und wie
sen über die Gegenwart hinaus129. Liturgische Erinnerungsformen und Vergegen-
wärtigungen rückten den Kreuzzug, den Islam und das Heilige Land periodisch 
verstärkt ins Bewusstsein der lateinischen Christen. An diesem Prozess hatten auch 
die Kanoniker vom Heiligen Grab durch die ihnen eigene Liturgie ebenso Anteil 
wie durch die Kommemorierung historischer Ereignisse der Kreuzfahrerstaaten. 
Die Stifte der Heiliggrabkanoniker wurden so zu Aufführungsräumen kirchlicher 
Erinnerungsrituale. Denkendorf etwa entwickelte sich zu einer von vier geistlichen 
Einrichtungen der Diözese Konstanz – und obendrein zur bedeutendsten –, die das 
eigentlich dem Kathedralklerus zustehende Recht der Absolution in Anspruch 
nahm130. Grundlage hierfür dürfte vor allem die Tatsache gewesen sein, dass in Den
kendorf Indulgenzen erteilt wurden, wie sie eigentlich nur beim Besuch des Heili-
gen Grabes in Jerusalem zu erlangen waren. Die Attraktivität dieses Gnadenschatzes 
machte aus Denkendorf ein regionales Wallfahrts- und Absolutionszentrum. Offen
bar strebte auch das Haus in Droyßig eine ähnliche Rolle an, wie die Naumburger 
Synodalstatuten von 1507 belegen, und auch im Niederländischen beschwerte sich 
zur gleichen Zeit die Ortsgeistlichkeit über entsprechende Vorstöße der lokalen Se-
pulchriner131.

127	Bux, Codici liturgici latini di terra santa. Liturgical Latin Codices of the Holy Land (wie Anm. 116); 
Linder, Raising arms (wie Anm. 116); Dondi, The Liturgy of the Canons Regular of the Holy 
Sepulchre (wie Anm. 111), S. 146, 150, 158, 170, 172, 200, 218.

128	Amnon Linder, The Liturgy of the Liberation of Jerusalem, in: Medieval Studies 52 (1990), 
S. 110–131; Ders., Individual and Community in the Liturgy of the Liberation of Christian Jeru-
salem, in: Information, Kommunikation und Selbstdarstellung in mittelalterlichen Gemeinden, 
hg. von Alfred Haverkamp (Kolloquien 40), München 1998, S. 25–40 sowie allgemein Ders., 
Raising arms (wie Anm. 116); Nikolas Jaspert, Zeichen und Symbole in den christlich-islami-
schen Beziehungen des Mittelalters, in: Religiosità e civiltà. Le comunicazioni simboliche (secoli 
IX–XIII), hg. von Giancarlo Andenna, Münster 2010, S. 293–342, hier: S. 338–340. 

129	Michael Meyer-Blanck, Liturgie als Erinnerungsform, in: Jb. für Biblische Theologie 22 (2007), 
S. 359–379; Jörg Sonntag, Klosterleben im Spiegel des Zeichenhaften: symbolisches Denken 
und Handeln hochmittelalterlicher Mönche zwischen Dauer und Wandel, Regel und Gewohn-
heit (Vita regularis. Abhandlungen 35), Berlin 2008, S. 226–244, 651–653 und gebündelt: Ders., 
Tempus fugit? La circolarità monastica del tempo e il suo potenziale di rappresentazione simbo-
lica, in: Religiosità e civiltà. Le comunicazioni simboliche (wie Anm. 128), S. 221–242.

130	Elm, St. Pelagius in Denkendorf (wie Anm. 7), S. 110–112; Friederike Neumann, Öffentliche 
Sünder in der Kirche des späten Mittelalters: Verfahren, Sanktionen, Rituale (Norm und Struk-
tur 28), Köln 2008, S. 99–102, 105. Siehe auch den Vermerk von Christoph Lehmann zum Speye
rer Haus im Jahre 1393: drei Herzogen von Bayern holen Ablaß zu Speyr zum H. Grab (wie Anm. 42), 
S. 767, vgl. Engels,  Heilig-Grab-Kloster (wie Anm. 29), S. 243.

131	Wiessner/Devrient, Das Bistum Naumburg 2. Die Diözese (wie Anm. 30), S. 331 (Statuta Syno
dalia, Kap. 18); Elm, Quellen zur Geschichte des Ordens vom Hlg. Grab (wie Anm. 11), S. 148–
149.



� 203Der Orden vom Heiligen Grab im nordalpinen Reich

V. Konkurrenzen und Anpassung

Die hier aufgeführten Formen der Vergegenwärtigung bildeten in der Tat ein beein-
druckendes Portfolio, das als Alleinstellungsmerkmal des Ordens vom Heiligen 
Grab gelten kann. Doch sind an dieser Stelle zwei Differenzierungen geboten. Zum 
einen ist nämlich weniger die Geschlossenheit dieser Elemente zu betonen als viel-
mehr ihre Wandelbarkeit über die Zeiten hinweg, ihre bereits angedeuteten Karrie-
ren. Zum anderen seien die Konkurrenten um die Deutungs- und Vertretungshoheit 
dieser „Attraktoren“ genannt, andere geistliche Institutionen oder andere faktische 
Mächte also, die ebenfalls eine Präsenz in oder Nähe zu den erwähnten Orten be-
anspruchten. Auf sie mussten die Kanoniker reagieren, und sie taten dies auch auf 
differenzierte Weise. Daher ist der Orden vom Heiligen Grab im römisch-deutschen 
Reich als ein flexibles System zu begreifen, das auf Herausforderungen einging 
und in der Lage war, den Gläubigen unter sich ändernden Bedingungen neue Deu-
tungsangebote zu unterbreiten132.

Dies war nötig, weil sich das Ordenswesen selbst im hohen Mittelalter außeror
dentlich differenzierte133. Hierzu trug auch das eben angedeutete, sich im Laufe des 
12. und 13. Jahrhunderts ändernde Gewicht der „Attraktoren“ Palästinas bei. Denn 
wohl nicht zufällig entstanden zeitgleich mit dem Aufschwung der vier herausgear
beiteten Anziehungspunkte eigene Ordensgemeinschaften, die ihnen in besonde-
rem Maße zugewandt waren134. Die gesteigerte Jerusalemfrömmigkeit an der Wende 
zum 12. Jahrhundert fand ihre Entsprechung in der Gründung des Johanniter- und 

132	Siehe zum Vergleich die historiographische Tradition der Johanniter, welche sich durch hohe 
Wandlungsfähigkeit auszeichnet: Sarnowsky, Die Entwicklung des historischen Selbstverständ
nisses in den geistlichen Ritterorden, in: La mémoire des origines (wie Anm. 2), bes. S. 46–47.

133	Giles Constable, The Diversity of Religious Life and Acceptance of Social Pluralism in the 
Twelfth Century, in: History, Society and the Churches: Essays in Honour of Owen Chadwick, 
hg. von Derek Beales/Geoffrey Best, Cambridge 1985, S. 29–45; Gert Melville, Diversa sunt 
monasteria et diversas habent institutiones. Aspetti delle molteplici forme organizzative dei re-
ligiosi nel Medioevo, in: Chiesa e società in Sicilia: I secoli XII–XVI, hg. von Gaetano Zito, To-
rino 1995, S. 323‑345; Constable, The Reformation of the Twelfth Century (wie Anm. 87); Jörg 
Oberste, Zwischen „uniformitas“ und “diversitas“: Zentralität als Kernproblem des frühen 
Prämonstratenserordens (12./13. Jahrhundert), in: Studien zum Prämonstratenserorden, hg. 
von Irene Crusius/Helmut Flachenecker (Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für Ge-
schichte 185. Studien zur Germania Sacra 25), Göttingen 2003, S. 225–250; Gert Melville, Ein-
heit und Vielfalt – Das mittelalterliche Europa der Klöster und Orden, in: Von den Olympischen 
Spielen bis zur Potsdamer Konferenz. Standardthemen des Geschichtsunterrichts forschungs-
nah, hg. von Waltraud Schreiber (Eichstätter Kontaktstudium zum Geschichtsunterricht 6), 
Neuried 2006, S. 163–186; Markus Schürer, Innovation und Variabilität als Instrumente göttli-
cher Pädagogik: Anselm von Havelberg und seine Position in den Diskursen um die Legitimität 
religiöser Lebensformen, in: Mittellateinisches Jb. 42 (2007), S. 373–396; Gert Melville, Die Zi-
sterzienser und der Umbruch des Mönchtums im 11. und 12. Jahrhundert, in: Norm und Reali-
tät: Kontinuität und Wandel der Zisterzienser im Mittelalter, hg. von Franz J. Felten/Werner 
Rösener (Vita Regularis. Abhandlungen 42), Berlin 2009, S. 23–43; Giles Constable, Reform and 
diversity in medieval religious communities, in: Religiosità e civiltà. Identità delle forme reli-
giose (secoli X–XIV), hg. von Giancarlo Andenna (Settimane internazionali della Mendola. 
Nuova serie 3), Milano 2011, S. 167–191; Gert Melville, Die Welt der mittelalterlichen Klöster: 
Geschichte und Lebensformen, München 2012, S. 84–226; Nikolas Jaspert, Communicating Ves-
sels: Ecclesiastic Centralisation, Religious Diversity and Knowledge in Medieval Latin Europe, 
Medieval History Journal 16 (2013), S. 389–424.

134	Dieser Gedanke wurde bereits entwickelt: Jaspert, Das Heilige Grab (wie Anm. 88), S. 90–95.



204 Nikolas Jaspert

des Templerordens, die nicht müde wurden, ihre besondere Beziehung zur Heiligen 
Stadt auf vielfältige Weise zu unterstreichen135. Der gesteigerten Heiligkreuzvereh-
rung des ausgehenden 12. und beginnenden 13. Jahrhunderts entsprach die Grün-
dung verschiedener Kreuzherrenorden zu jener Zeit136, während schließlich die Fo-
kussierung des Heiligen Landes im 13. Jahrhundert durch den auf den Berg Karmel 
ausgerichteten Karmelitenorden verstärkt und gespiegelt wurde137. Diese Ordensge
meinschaften beanspruchten und pflegten also eine besondere Beziehung zu zent-
ralen Identifikationspunkten der Sepulchriner. Die Konkurrenz wurde noch er-
höht, als es den Franziskanern in den dreißiger Jahren des 14. Jahrhunderts gelang, 
die alleinige Vertretung der lateinischen Kirche am Heiligen Grab, die Custodia Ter-
rae Sanctae, zu erlangen138. Und in späterer Zeit schließlich ist auf die Vielzahl semi-

135	Antoine Calvet, Les Légendes de l'Hôpital de Saint-Jean de Jérusalem, entre mythe et histoire, 
in: La mémoire des origines (wie Anm. 2), S. 61–71; Alain Demurger, Étourdis ou petits mailins? 
Pourquoi les templiers n'ont-ils pas eu de mythe d'origine?, ebd., S. 73–82. Zum Vergleich siehe 
auch den Fall des Deutschen Ordens: Shlomo Lotan, Jerusalem in the Traditions of the Teutonic 
Military Order – Symbolism and Uniqueness, in: Zapiski Historyczne 75 (2010), S. 7–18.

136	Cornelis Rudolphus Hermans, Annales canonicorum regularium S. Augustini, ordinis S. Crucis 
Tom 1: (1211–1496), 's-Hertogenbosch 1858; Robert Haass, Die Kreuzherren in den Rheinlan-
den, Bonn 1932, S. 42–225; Kaspar Elm, Entstehung und Reform des belgisch-niederländischen 
Kreuzherrenordens, in: ZKG 82 (1971), S. 291–313; Piet van den Bosch, Die Kreuzherrenreform 
des 15. Jahrhunderts. Urheber, Zielsetzung und Verlauf, in: Reformbemühungen und Observanz
bestrebungen im spätmittelalterlichen Ordenswesen, hg. von Kaspar Elm (Ordensstudien 6; Ber
liner historische Studien 14), Berlin 1989, S. 71–82; Piet van den Bosch, Die Kreuzherrenreform 
des 15. Jahrhunderts. Urheber, Zielsetzung und Verlauf, in: Reformbemühungen und Observanz
bestrebungen im spätmittelalterlichen Ordenswesen, hg. von Kaspar Elm (Ordensstudien 6; Ber
liner historische Studien 14), Berlin 1989, S. 71–82; Katrin Baaken, Papsturkunden für die Croci-
feri, in: Ex ipsis rerum documentis. Beiträge zur Mediävsitik. Festschrift für Harald Zimmer
mann, hg. von Klaus Herbers, Sigmaringen 1991, S. 335–343; Andeas Rüther, Between Interna-
tional Horizon and Regional Boundary: the Bohemeian Crosiers of the Red Star in Silesia, in: 
Mendicants, Military Orders and Regionalism in Medieval Europe, hg. von Jürgen Sarnowsky, 
Aldershot 1999, S. 103–114; Wilhelm Janssen, Zwischen Bettelmönch und Chorherr. Die Kölner 
Kreuzbrüder im Spätmittelalter, in: Rheinische Vierteljahrsblätter 71 (2007), S. 178–195; Wolf-
Rüdiger Schleidgen, Die Kreuzherren in Düsseldorf, in: Düsseldorfer Jb. 78 (2008), S. 13–51.

137	Elias Friedman, The Latin Hermits of Mount Carmel: a Study in Carmelite Origins (Studia/Ins
titutum Historicum Teresianum 1), Roma 1979; Joachim Smet/Ulrich Dobhan, Die Karmeliten: 
eine Geschichte der Brüder U. L. Frau vom Berge Karmel, Freiburg im Breisgau 1981; Andrew 
Jotischky, The Perfection of Solitude: Hermits and Monks in the Crusader States, University 
Park, Pa. 1995; Ders., The Carmelites and Antiquity (wie Anm. 112); Andreas Rüther, From Her
mits to Mendicant Friars: Continuity and Change in the Carmelite Order, in: Varieties of Devo-
tion in the Middle Ages and Renaissance, hg. von Susan Karant-Nunn (Arizona Studies in the 
Middle Ages and the Renaissance 17), Turnhout 2003, S. 53–59; Frances Andrews, The other 
Friars: the Carmelite, Augustinian, Sack and Pied Friars in the Middle Ages, Woodbridge 2006.

138	Martiniano Roncaglia, The Sons of St. Francis in the Holy Land. Official Entrance as Custodians 
of the Basilica of the Nativity in Bethlehem, in: Franciscan Studies 10 (1950), S. 257–285; Kaspar 
Elm, La Custodia di Terra Santa. Franziskanisches Ordensleben in der Tradition der lateinis-
chen Kirche Palästinas, in: I Francescani nel Trecento. Atti del XIV Convegno Internazionale 
della Società Internazionale di Studi Francescani, Assisi 16–17–18 ottobre 1986, Assisi 1988, 
S. 127–166; Sabino De Sandoli ofm, The Peaceful Liberation of the Holy Places in the XIV Cen-
tury, the third Return of the Frankish or Latin Clergy to the Custody and Service of the Holy 
Places through Official Negotiations in 1333 (Studia orientalia christiana. Monographiae 3), 
Kairo 1990; Giuseppe Ligato, La croce di Terra Santa, dalle origini alla Custodia francescana, in: 
Terra Santa: Dalla crociata alla Custodia dei Luoghi Santi, Catalogo della Mostra, Milano, Pa-
lazzo Reale, 17 febbraio–21 maggio, 2000, hg. von Michele Piccirillo, Milano 2000, S. 270–279; 



� 205Der Orden vom Heiligen Grab im nordalpinen Reich

religioser Beginen- und Begardengemeinschaften hinzuweisen, welche ihre Häu-
ser auffällig gern nach der extra-hierusolemitanischen Topographie Palästinas be-
nannten – nach dem Jordan, Nazareth, Bethanien, Bethlehem, Galiläa und ande-
ren139. Diese neuen Institutionen des 12. bis 14. Jahrhunderts dürften für die Chor-
herrn vom Heiligen Grab durchaus eine Konkurrenz dargestellt haben, pflegten sie 
doch wie diese die Erinnerung an die heiligen Stätten, wie sie schufen die Religio-
sen und frommen Frauen subsidiäre Kultorte Palästinas in der Ferne. Diese eigen-
tümliche, in den Quellen nur schwer festzumachende Verflechtung und Spannung 
zwischen den auf Palästina ausgerichteten Institutionen ist zu betonen. Einen Hin-
weis auf diese neue Konkurrenzlage mögen etwa die Predigten zu Ehren des Wah-
ren Kreuzes geben, die zeitgleich mit dem Aufschwung der Kreuzherrenorden zu 
Beginn des 13. Jahrhunderts im polnischen Heiliggrabpriorat von Miechów gelesen 
wurden140.

Die Sepulchriner reagierten auf diese Herausforderungen, indem sie einzelne 
Elemente aus ihrem Portfolio verstärkt pflegten oder zurückfuhren, in anderen Fäl-
len sorgten die Zeitläufe für Veränderungen. Dass die überlieferten Staurotheken 
der Gemeinschaft alle aus der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts stammen, erklärt 
sich wesentlich mit dem Verlust der Reliquie vom Wahren Kreuz bei der Schlacht 
von Hattin141. Die Erweiterung des Gnadenschatzes und die Betonung der Jerusa

Félix del Buey/Cristóforo Alvi, Orígenes de la custodia de Tierra Santa: ayuda de los Reinos de 
Aragón, Nápoles y Castilla, in: Archivo Ibero-Americano 65 (2005), S. 7–96. 

139	Anonym, 450 Jahre Kloster Bethlehem zu Waterlingen: die letzte holländische Klostergründung 
vor der Reformation, in: Cistercienser Chronik 47 (1935), S. 291–294, 324–332; Wilhelm Stüwer, 
Die Patrozinien im Kölner Grossarchidiakonat Xanten: Beiträge zur Kulturgeschichte des Nie-
derrheins, Bonn 1938; Hendrik Jan Joseph, De Koorzusters van Nazareth in Beverwijk Scholtens, 
in: Haarlemse bijdragen 62 (1953), S. 19–31; Otto Beck, Kißlegg/Allgäu. Terziarinnenkloster 
„'Maria Bethlehem'“, in: Alemannia Franciscana antiqua 7 (1961), S. 5–78; Walter Heim, Bethle-
hem in der Schweiz, in: Schweizer Archiv für Volkskunde 70 (1974), S. 26–46; Walter Wahle, Die 
Kirchen des Klosters Nazareth zu Störmede, in: Heimatkalender des Kreises Soest (1981), S. 82–
85; Walter Simons, Cities of Ladies: Beguine Communities in the Medieval Low Countries, 1200–
1565 (The Middle Ages Series, Philadelphia, Pa. 2001, S. 256–249; Heinz Andermahr, Quellen 
zur Geschichte des Klosters Bethlehem in Bergheim, in: Geschichte in Bergheim 15 (2006), 
S. 123–171; vgl. Nikolas Jaspert, Religiöse Institutionen am Niederrhein zum Ende des Mittelal-
ters: Reichtum, Raumordnungen und Reformen, in: Der Jülich-Klevische Erbstreit 1609. Seine 
Voraussetzungen und Folgen, hg. von Manfred Groten/Clemens von Looz-Corswarem/Wil
fried Reininghaus, Düsseldorf 2011, S. 267–288, besonders S. 270–271. Vgl. allgemein Helmut 
Flachenecker, Patrozinienforschung in Deutschland, in: Concilium medii aevi 2 (1999), S. 145–
163; Graham Jones, Patrozinien in Deutschland: towards a Pilot Project, in: Concilium medii 
aevi 3 (2000), S. 215–221.

140	Ryszard Skrzyniarz, Problem autorstwa ‚Kazań Świetokrzyskich‘, in: Archiwa, Biblioteki i 
Muzea Kościelne 71 (1999), S. 461–466; Vgl. ähnlich der Deutsche Orden: Ewald Volgger, Die 
Feier von Kreuzauffindung und Kreuzerhöhung. Ursprung, Verbreitung und Bedeutung unter 
besonderer Berücksichtigung als Hochfeste des Deutschen Ordens, in: Beiträge zur Geschichte 
des Deutschen Ordens, hg. von Udo Arnold (Quellen und Studien zur Geschichte des Deut-
schen Ordens 49), Marburg 1993, S. 1–50.

141	Gerish, The True Cross and the Kings of Jerusalem (wie Anm. 91); Giuseppe Ligato, The Politi-
cal Meanings of the Relics of the Holy Cross among the Crusaders and in the Latin Kingdom of 
Jerusalem: an Example of 1185, in: Autour de la Première Croisade (wie Anm. 13), S. 315–330; 
Alan V. Murray: ‚Mighty Against the Enemies of Christ‘(wie Anm. 8), S. 217–238; Jaspert, Ver
gegenwärtigungen Jerusalems in Architektur und Reliquienkult (wie Anm. 91); Caroff, L'affron
tement entre chrétiens et musulmans (wie Anm. 91). Reaktionen auf den Verlust bei Hattin: 



206 Nikolas Jaspert

lemer Sukzession hingegen betrieben die Chorherren systematisch vor allem im 
13. Jahrhundert. Die seit dem Beginn des 14. Jahrhunderts wachsende Präsenz der 
Zentrale, also des Generalkapitels und vor allem des Patriarchen, dürfte schließlich 
ihren Teil dazu beigetragen haben, dass die Kanoniker im Reich eine Traditionslinie 
auf die ersten Bischöfe Jerusalems zurück spannten142. Auch die zu jener Zeit auf Pre
digt- und Spendenreisen von den Kanonikern betonte finanzielle Unterstützung 
christlicher Interessen im Heiligen Land143 dürfte einen konkreten, durch Konkur-
renz geprägten Hintergrund gehabt haben: In Jerusalem vertraten nun die Franzis-
kaner, nicht mehr die Heiliggrabkanoniker das lateinische Christentum144, doch 
waren die Chorherren offenbar nicht gewillt, in dieser Sache kampflos aufzugeben. 
Allerdings ist zugleich darauf hinzuweisen, dass sie nicht alle Möglichkeiten aus-
schöpften, die ihnen zur Verfügung standen: So wurde in dem hier untersuchten 
Zeitraum keine eigene Ordenshistoriographie hervorgebracht, welche die beson-
dere Dignität der Gemeinschaft betont, ihre Existenz legitimiert und die Institution 
stabilisiert hätte145. Einen solchen Weg schlugen hingegen andere religiose Einrich-
tungen Palästinas ein, wie nicht zuletzt die Historiographie des Deutschen Ordens 
zeigt, mit dem dieser Beitrag eingeleitet wurde146. 

Die ‚Chronik der Orden von Jerusalem‘ aber ist, soviel dürfte am Ende dieser 
Übersicht deutlich geworden sein, aufschlussreich und irreführend zugleich. Denn 
sie zeigt sehr eindrücklich, dass auch zum Ende des Mittelalters die Vielfalt der Jeru
salembezüge gegenwärtig war, welche die Chorherren vom Heiligen Grab bei Be-
darf im 12. bis 13. Jahrhundert zu aktivieren vermochten. Zugleich verdeckt sie je-
doch die Tatsache, dass diese Vergegenwärtigungen trotz unzweifelhafter Konti-
nuitäten auf wechselnde Weise und in ungleichem Maße das Außenbild dieses Or-
dens geprägt haben dürften. Ebenso, wie die persönlichen und institutionellen 
Verflechtungen der Kanoniker im Hochmittelalter ein eigenes Gepräge besaßen, 
ebenso präsentierten sich die Chorherren den Gläubigen auf eine eigene, durchaus 
flexible Weise.

Anton Chroust, Quellen zur Geschichte des Kreuzzuges Kaiser Friedrichs I. (MGH SS rer. Germ., 
N. S. 5), Berlin 1928, S.7: […] capta est crux dominica[…], vgl. Ursula Schwerin, Die Aufrufe der 
Päpste zur Befreiung des Heiligen Landes von den Anfängen bis zum Ausgang Innozenz IV.: 
ein Beitrag zur Geschichte der kurialen Kreuzzugspropagandaund der päpstlichen Epistologra-
phie (Historische Studien 301), Berlin 1937, S. 81–85; Der Kreuzzug Friedrich Barbarossas (wie 
Anm. 55), S. 65–70; Jaspert, The True Cross of Jerusalem in the Latin West (wie Anm. 101).

142	Vgl. oben, Anm. 116.
143	Elm, Quellen zur Geschichte des Ordens vom Hlg. Grab (wie Anm. 11), S. 76, Nr. 15.
144	Vgl. oben, Anm. 138.
145	Auch Statutensammlungen sind für das Reich erst seit 1299 überliefert, vgl. Denke, Die Propstei 

Denkendorf (wie Anm. 45), S. 17.
146	Zum Vergleich siehe die Beispiele in Josserand/Olivier, La mémoire des origines (wie Anm. 2) 

und dort insbesondere die Synthese von Sarnowsky, Die Entwicklung des historischen Selbst-
verständnisses in den geistlichen Ritterorden.


