
Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 1 

PD DR. MAX ROHSTOCK 
PHILOSOPHISCHES SEMINAR  
RUPRECHT-KARLS-UNIVERSITÄT HEIDELBERG 
SCHULGASSE 6 
69117 HEIDELBERG 
MAX.ROHSTOCK@UNI-HEIDELBERG.DE 
HTTPS://ORCID.ORG/0000-0001-6805-9920 
HTTPS://MAXROHSTOCK.ACADEMIA.EDU/  

 
Das Absolute  

und die Frage: Wozu? 
 

I) Allgemeine Vorbemerkungen 
1. Art des Textes: Der folgende Text ist ein Vorlesungsmanuskript. Die darin enthaltenen 

Überlegungen haben nicht die Form einer strengen wissenschaftlichen 

Auseinandersetzung. Vielmehr sind sie als Impuls gedacht – in erster Linie für 

Student:innen und interessierte Laien. 

 

2. Entstehungskontext: Entstanden ist dieser Impuls aus meiner Vorlesung „Der 

Platonismus III“, die ich im Wintersemester 2025/26 an der Ruprecht-Karls-Universität 

Heidelberg gehalten habe. 

 

II) Problemstellung 
Der bloßen Nennung des Begriffs „das Absolute“ folgen heutzutage oft stets unmittelbar vier 

Repliken. Ich möchte sogleich erwähnen, dass sich diese Repliken in meinen Seminaren und 

Vorlesungen letztens häufen. Daher scheint es mir geboten, sich wenigstens kurz direkt mit 

ihnen auseinanderzusetzen: 

(1) Zunächst ist darauf aufmerksam zu machen, dass man die Lehre vom Absoluten in der 

Forschung mit dem Terminus „Metaphysik“ bezeichnet. Die Metaphysik ist freilich eine sehr 

vielschichtige Disziplin und behandelt mehr als nur die Frage nach dem Absoluten. Dieses ist 

aber ganz fraglos eines ihrer zentralen Untersuchungsgegenstände.1  Die erste Replik kann auf 

 
1 Auf diesem Hintergrund hat Jens Halfwassen eine Typologie von vier Metaphysikformen vorgeschlagen: 
Ursprungsmetaphysik, Seinsmetaphysik, Einheitsmetaphysik bzw. Henologie und Geistmetaphysik (Grundfragen 
der Metaphysik: Eine Einführung in Geschichte und Gestalten metaphysischen Denkens. Tübingen: Mohr Siebeck, 
2024, 7–12). Meine Ausführungen wiederum beziehen sich auf die Einheitsmetaphysik, die man mit Halfwassen 
auch als Transzendenzmetaphysik bezeichnen kann. – Allerdings gebe ich, freilich nur nebenbei bemerkt, zu 
bedenken, dass diese Typologisierung nicht unhinterfragt akzeptiert werden sollte. Bei näherem Hinsehen stellt 
sich nämlich insbesondere die Frage, ob eine bestimmte Form der Seinsmetaphysik, wie sie uns etwa bei Meister 
Eckhart begegnet, nicht auch zugleich als Transzendenzmetaphysik gewertet werden kann. Vor allem Eckharts 
Metaphysik sehe ich als Teil der (neu)platonischen Tradition und damit als genuine Transzendenzmetaphysik. S. 
Max Rohstock: „Vita activa und vita contemplativa: Überlegungen zum Verhältnis von Theorie und Praxis in 

https://doi.org/10.11588/heidok.00038099

mailto:max.rohstock@uni-heidelberg.de
https://orcid.org/0000-0001-6805-9920
https://maxrohstock.academia.edu/


Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 2 

diesem Hintergrund wie folgt auf den Punkt gebracht werden. Die Frage nach dem Absoluten 

habe sich überlebt, schließlich lebten wir in einem postmetaphysischen Zeitalter.  

(2) Zweitens scheint dem Begriff des Absoluten eine religiöse Bedeutung innezuwohnen, 

insofern es ja gerade eine überirdisch-jenseitige Entität zu sein scheint. Gegenwärtig sind aber 

vielen Menschen – insbesondere innerhalb der akademisch betriebenen Philosophie – religiöse 

Themen suspekt. Sie werden daher als nicht sinnvolle Diskussionsthemen gebrandmarkt und 

zurückgewiesen. Diese Haltung ist nicht wirklich neu – immerhin gilt das 20. Jh. als 

metaphysikfeindlich –, aber noch immer aktuell. 

(3) In Diskussionen, Vorlesungen und Seminaren kommen häufig grundlegende kritische 

Rückfragen, u.a. von folgender Art: Brauchen wir das Absolute? Reicht die empirische Ebene 

nicht aus? Sollte man nicht (erneut) eine Art Rasiermesser anlegen und alle metaphysischen 

Diskussion als bloß unnützes Zuviel und weltfremden intellektuellen Elitarismus verabschieden 

– und sich in diesem Zuge den „wirklich wichtigen Themen“ (die je nach Zeitgeist aber sehr 

starken Fluktuationen unterliegen) zuwenden?2 

(4) Schließlich ergibt sich noch ein weiteres Problem:3 Nehmen wir mal an, wir würden das 

Absolute philosophisch ernst nehmen. In diesem Fall drohen wir uns in ein fundamentales 

Paradoxon zu verstricken, das unsere Absicht, uns mit dem Absoluten ernsthaft philosophisch 

zu befassen, geradezu konterkariert. Ich spreche hier vom Problem der Thematisierbarkeit des 

Absoluten. In erster Linie stellt sich nämlich die Frage, ob wir überhaupt einen epistemischen 

Zugang zum Absoluten haben können. Denn wenn das Absolute im Vollsinne des Wortes von 

allem losgelöst ist, dann ergibt sich ein Abgrund zwischen uns und unseren epistemischen 

Kräften einerseits und dem Absoluten andererseits. Der Vorwurf kann dann wie folgt zugespitzt 

werden: Worauf wir keinen Zugriff haben, darüber müssen wir schweigen. 

 
Meister Eckharts Predigt 86“. Neue Zeitschrift für Systematische Theologie und Religionsphilosophie 65/2 (2023), 
95–112 [https://doi.org/10.1515/nzsth-2023-0010]. 
2 Andersherum kann freilich auch der Fokus einer „Philosophie des Wohlergehens“, wie es neuerdings heißt, 
hinterfragt werden. Insbesondere muss die Frage gestellt werden, ob das auf Fortschritt setzende Denken nicht in 
sich selber widersprüchlich ist. Verwiesen sei bspw. auf Dirk Cürsgen: Nihilismus: Die Metaphysik der 
Nichtigkeit. Berlin: epubli, 2021, 212: „Die Probleme der Immanenz, d.i. der Welt, halten uns in Bewegung. Aber 
was täten wir, wäre die Organisation der Immanenz jemals hergestellt? Wenn Armut und Gewalt erloschen sind, 
wenn Überbevölkerung, Ungerechtigkeit, Ungleichheit oder Zerstörung der Welt überwunden sind, wenn Freiheit, 
Sicherheit, Glück und Wohlstand allgemein herrschen? Die Welt ist das Ineinander von Sein und Nichtsein, und 
eine perfekte Ordnung der Immanenz widerspricht ihrem Werdenscharakter. Für die Rettung, Bewahrung, 
Vervollkommnung der Welt gibt es keinen Endzustand des Fertigwerdens. Das Leiden am Werden und seinen 
Widersprüchen kann nicht enden. Selbst das ewige Leben (das ewige Immanent-Sein) wäre noch kein sinnvolles 
Leben. Weil es nie gut werden kann, kann es im Grunde auch nicht besser werden, und dennoch setzt man alles 
auf dieses Relative und in sich Endlose.“ 
3 Es ist natürlich nicht das letzte Problem. Ich verweise auf die Entgegnungen auf meine Entgegnungen, unten, 
Abschnitt VI. 

https://doi.org/10.1515/nzsth-2023-0010


Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 3 

Im Folgenden will ich kurze Entgegnungen zu den ersten drei Problemen skizzieren.4 Das 

vierte Problem habe ich bereits mehrfach verhandelt – inklusive der Frage, wie wir einer 

Verobjektivierung des Absoluten entgehen können, obwohl es auch in meinen Abhandlungen 

permanent als Untersuchungsgegenstand auftritt. Ich verweise daher auf meine entsprechenden 

Publikationen.5 

 

III) Entgegnungen 
 
III.1) Postmetaphysisches Zeitalter? 

Zum ersten Punkt, wir lebten in einem dezidiert postmetaphysischen Zeitalter, lässt sich vor 

allem eine Entgegnung geltend machen:  

Die Zuschreiben eines postmetaphysischen Zeitalters beruht auf einzelnen Denker:innen, die 

freilich äußerst wirkmächtig waren. In erster Linie ist hier Martin Heidegger zu nennen.6 Auch 

wenn Heidegger selbst zu den Figuren abendländischer Metaphysik gezählt werden muss, gilt 

er als wirkmächtigster Kritiker ‚vormaliger‘ bzw. historisch älterer Metaphysik im 20. Jh.7 

Schauen wir uns aber seinen Metaphysikbegriff näher an, so fällt auf, dass er nur einen sehr 

kleinen Teil der Metaphysik umfasst. Nach seiner Einschätzung ging der Blick der Metaphysik 

gerade nicht auf das Sein selbst, sondern auf das Seiende. Daher kann Heidegger auch von der 

„Seinsvergessenheit“ vergangener Metaphysikformen sprechen.8 Mit seiner Kritik scheint mir 

Heidegger vor allem die Metaphysik aristotelischer Provenienz im Blick zu haben. Seine 

Definition klammert allerdings die henologische Transzendenzmetaphysik, wie sie uns etwa bei 

Plotin, Proklos, Dionysios Pseudo-Areopagitês, Johannes Scottus Eriugena, Meister Eckhart, 

 
4 Grundlegend Neues ist von meinen Entgegnungen nicht zu erwarten. Über das vorliegende Problem wurde 
nämlich bereits ausführlich debattiert. S. dazu die kurze Literaturliste (Abschnitt V). 
5 „Metaphysical Transcendence in Plotinus – or: How can we address absolute Transcendence?“ Classical 
Philology 120/4 (2025), 567–581; Das Absolute in uns: Zum Verhältnis von Transzendenz und Immanenz in der 
neuplatonischen Tradition und bei Johann Gottlieb Fichte. Baden-Baden: Karl Alber 2023; „Das Eine in uns und 
seine Erweckung: Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos“. Freiburger Zeitschrift für Philosophie 
und Theologie 68/2 (2021), 377–398 [https://doi.org/10.5169/seals-1047452]. Natürlich sind diese Abhandlungen 
nicht allumfassend, aber es werden zentrale Probleme der Zugangsfrage berührt. Ein weiteres Argument für die 
prinzipielle Zugänglichkeit des Absoluten findet sich unten, Abschnitt III.3. 
6 Es ließe sich natürlich auch auf Immanuel Kant zurückgehen, der im Allgemeinen als bedeutendster Kritik der 
Metaphysik vor dem 20. Jh. gilt. Ebenso wie für Heidegger gilt auch für Kant, dass der Horizont seiner 
Metaphysikkritik äußerst beschränkt ist. Die (neu)platonische Henologie oder Transzendenzmetaphysik hat er, 
soweit ich sehe, kaum wahrgenommen und daher auch gar nicht verstehen können. Allein schon deshalb lässt sich 
konstatieren, dass Kants Kritik die Transzendenzmetaphysik gar nicht treffen kann. Sein Kritik richtet sich also 
nicht grundsätzlich gegen alle Metaphysikformen, sondern nur gegen einen Teil. Vgl. Halfwassen: Grundfragen 
der Metaphysik, 141–153; hier bes. 142–143. 
7 Etwa Jens Halfwassen: „Karl Jaspers als Metaphysiker“. In: Christian König und Burkhard Nonnenmacher (Hg). 
Gott und Denken: Zeitgenössische und klassische Positionen zu zentralen Fragen ihrer Verhältnisbestimmung. 
Festschrift für Friedrich Hermanni. Tübingen: Mohr Siebeck, 2020, 417–433; hier 418. 
8 Bspw. Martin Heidegger: Einführung in die Metaphysik. Tübingen: Max Niemeyer, 1953, 14. 

https://doi.org/10.5169/seals-1047452


Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 4 

Nicolaus Cusanus oder dem späten Fichte begegnet, völlig aus.9 Ich glaube daher, konstatieren 

zu dürfen, dass Heidegger gar nicht wirklich als Metaphysikkritiker im eigentlichem Sinne 

gelten kann. 

In diesem Zuge ist es wichtig, darauf zu verweisen, dass Heideggers Diktum von der 

Seinsvergessenheit der Metaphysik, streng genommen, schlicht Unsinn ist. Man denke allein 

an das Absolute Meister Eckharts, das dieser als reines Sein und actus purus begriffen hat. 

Dieses reine Sein ist der indistinkte Horizont, durch den es überhaupt erst zu Konkretisierungen, 

dem esse hoc et hoc, dem Bestimmt-Seienden also, kommen kann.10 Eckharts Deutung des 

Absoluten fällt also gar nicht unter die von Heidegger kritisierte Metaphysik. Ich gehe an dieser 

Stelle noch weiter und stelle die These auf, dass diese spezielle Metaphysikform, deren 

Vertreter – unter vielen anderen – Meister Eckhart war, uns auch heute noch etwas zu sagen hat 

und also unsere Beachtung verdient. Mitnichten lässt sich also plakativ von einem 

„postmetaphysischen Zeitalter“ sprechen.11 

Auf diesem Hintergrund wird klar, was ich im Folgenden unter dem Begriff der Metaphysik 

verstehe. Ich denke hier keineswegs an ein ontologische Metaphysik und ebenso scheidet eine 

aristotelische oder analytische Metaphysikform aus. Gemeint ist ausschließlich die 

Transzendenzmetaphysik, die man auch als henologische Metaphysik bezeichnen kann.12  

Auch der Begriff des Absoluten, den ich hier im Auge habe, wird dadurch präzisiert. Es 

handelt sich – um es in aller Kürze auf den Punkt zu bringen – um die nicht-objekthafte 

Bedingung der Möglichkeit von konkreten Bestimmungen, von (absoluter) Subjektivität und 

(absoluter) Objektivität in einem. Diesen Begriff des Absoluten als tragendes Fundament habe 

 
9 S. auch Halfwassen: Grundfragen der Metaphysik, 163. 
10 Eckharts Metaphysik wurde umfassend erforscht. Ich nenne im Folgenden nur eine sehr kleine Auswahl 
wichtiger Studien: Werner Beierwaltes: „Unterschied durch Ununterschiedenheit“. In: Werner Beierwaltes. 
Identität und Differenz. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1980, 97–104; Burkhard Mojsisch: Meister 
Eckhart: Analogie, Univozität und Einheit. Hamburg: Meiner, 1983; Karl Albert: „Eckharts intellektuelle Mystik“. 
In: Andreas Speer/Lydia Wegener (Hg). Meister Eckhart in Erfurt. Berlin/New York: Walter de Gruyter 2005, 
231–238; Theo Kobusch: „Lesemeistermetaphysik – Lebemeistermetaphysik: Zur Einheit der Philosophie Meister 
Eckharts“. In: Andreas Speer/Lydia Wegener (Hg). Meister Eckhart in Erfurt. Berlin/New York: Walter de Gruyter 
2005, 239–258; Stephan Grotz: Negationen des Absoluten: Meister Eckhart – Cusanus – Hegel. Hamburg: Felix 
Meiner, 2009; Dietmar Mieth: Im Wirken schauen: Die Einheit von vita activa und vita contemplativa bei Meister 
Eckhart und Johannes Tauler. Darmstadt: WBG, 2018. 
11 Überhaupt gibt es eine ganze Reihe an Philosoph:innen, die sich aktuell mit Metaphysik auseinandersetzen und 
sie nicht in der Bedeutungslosigkeit verschwinden lassen. Eine kleine Auswahl an Werken ist unten zu finden 
(Abschnitt V). 
12 Was Transzendenzmetaphysik ausmacht, wurde gerade in den letzten Jahrzehnten intensiv erforscht. 
Grundlegend für die Frage nach Bedeutung und Sinnhaftigkeit transzendenzmetaphysischen Nachdenkens ist eine 
Arbeit Jens Halfwassens: „Jenseits von Sein und Nichtsein: Wie kann man für Transzendenz argumentieren?“ In: 
Jens Halfwassen: Auf den Spuren des Einen: Studien zur Metaphysik und ihrer Geschichte. Tübingen: Mohr 
Siebeck, 2015, 37–49. 



Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 5 

ich bereits an anderer Stelle ausführlich dargelegt. Ich fasse es vorzugsweise als uns immanente 

Transzendenz.13 

 

III.2) Das Absolute als religiöser Begriff? 

Dass sich Religion und Metaphysik nahestehen, ist sicherlich unübersehbar. Ich gebe aber 

zu bedenken, dass das Absolute nicht einfach mit „Gott“ oder dem „Göttlichen“ gleichzusetzen 

ist. Sogar christliche Denker aus Antike und Mittelalter haben eine Gleichsetzung 

problematisiert: Johannes Scottus Eriugena etwa hat im Anschluss an Dionysios Pseudo-

Areopagitês ein Absolutes noch jenseits des göttlichen Geistes angenommen. Er sprach von 

einem hypertheos, einem „Über-Gott“.14 

Das Absolute ist, grundsätzlich gesprochen, Begriff philosophischer Prinzipientheorie und 

damit kein Gegenstand religiöser Verehrung. So gibt es keine Liturgie für das Absolute. Es 

kann, darüber hinaus, überhaupt keine Religion des Absoluten geben, denn das Absolute ist 

nicht massentauglich: Keine Gemeinschaftserfahrung kann es vergegenwärtigen. Es bleibt 

Aufgabe des einzelnen Menschen, sich mit dem Absoluten auseinanderzusetzen. Es ist eher so, 

dass man sagen muss, dass das Absolute Bedingung der Möglichkeit für religiöse Horizonte 

und Argumentation darstellt. 

Das Absolute ist, noch grundsätzlicher gesprochen, Bedingung der Möglichkeit für 

kognitive Akte im Allgemeinen, es lässt sich also als Kernbegriff einer Meta-Metaphysik15 

begreifen. Kurzum: Das Absolute hintergreift nicht nur religiöse Argumente und Horizonte, 

sondern schlicht alle möglichen Horizonte menschlicher Vorstellungswelten. Es ist 

gewissermaßen der Horizont aller möglichen Horizonte bzw. eine ursprüngliche Dimension, 

die über alle distinkten Verhältnisse und die sog. Subjekt-Objekt-Spaltung hinausgeht, 

seinerseits aber Distinktionen, Spaltungen, ja Begriffsbildungen überhaupt allererst bedingt. 

Diesen Gedanken habe ich an anderer Stelle ausführlicher dargelegt.16 

 
13 Das Absolute in uns. 
14 Iohannis Scotti seu Eriugenae Periphyseon. Vol. 1 (Ed. Édouard Jeauneau. Turnholt: Brepols, 1996), lin. 753–
754 (= Patrologia Latina Vol. 122, 460A). Dionysios Pseudo-Areopagitês: De divinis nominibus II §3; Corpus 
Dionysiacum. Vol. 1 (Ed. Beate R. Suchla. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 1990), p. 125, lin 15.  
15 Der Begriff „Meta-Metaphysik“ ist in letzter Zeit in Mode gekommen. Fraglich ist allerdings, ob dieser Begriff 
überhaupt Sinn ergibt. Vgl. dazu Anton F. Koch: „Metaphysik in transmetaphysischer Zeit“. In: Christoph 
Erhard/David Meißner/Jörg Noller (Hg). Wozu Metaphysik? Historisch-systematische Perspektiven. Freiburg im 
Breisgau/München: Karl Alber, 2017, 130–150; hier 130: „Neuerdings ist überflüssigerweise auch von 
Metametaphysik die Rede, als ob Metaphysik nicht selbstbezüglich wäre und ihre eigene Hintergrundtheorie nicht 
ohnehin einschlösse.“ Gleiches dürfte dann für den Begriff der „Meta-Philosophie“ gelten. 
16 S. oben, Anm. 5. S. ferner „Nicholas of Cusa’s Not-Other: The Absolute as Negative Self-Reference“. Dionysius 
31 (2013), 117–126 [https://ojs.library.dal.ca/dionysius/article/view/4790]; Der negative Selbstbezug des 
Absoluten: Untersuchungen zu Nicolaus Cusanus’ Konzept des Nicht-Anderen. Berlin/Boston: Walter de Gruyter, 
2014; „Love in the Thought of John Scotus Eriugena“. In: Carl O’Brien und John Dillon (Hg). Platonic Love from 
Antiquity to the Renaissance. Cambridge University Press, 2022, 171–183 

https://ojs.library.dal.ca/dionysius/article/view/4790


Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 6 

Allerdings bleibt hier zu betonen, dass das Absolute zwar Bedingung aller möglichen 

religiösen Begriffsbildungen und Konzeptionalisierungen des Menschen ist. Daraus lässt sich 

aber nicht schließen, dass sich bestimmte religiöse Systeme oder Aussagen auch so direkt aus 

dem Absoluten ableiten ließen. Ein Beispiel: Interessanterweise scheint der Gott des Alten und 

Neuen Testamentes männlich konnotiert zu sein. Das Absolute der henologischen Metaphysik 

aber übersteigt jede Geschlechtszuschreibung, denn es übersteigt jede Objektivation. Aus dem 

Absoluten lässt sich diese spezifische Deutung Gottes weder herleiten noch rechtfertigen. 

Deswegen ist es auch plausibel, dass sich feministische Kritiken gegen bestimmte ontologische 

und substanzialistische Metaphysikformen richten, die dazu beitragen können, patriarchische 

Machtgefüge zu verfestigen. Die entscheidende Frage ist jedoch, ob und in welchem Umfang 

diese Kritiken auch auf eine henologische Transzendenzmetaphysik übertragbar sind. Denn 

dort wird das Absolute gerade nicht als bestimmbar gedacht, sondern als Bedingung aller 

Bestimmbarkeit. Patriarchische Weltdeutungen lassen sich aus einer solchen Metaphysik nicht 

ableiten und verlieren daher komplett ihren Rückhalt, insofern sie nicht mehr an letzte Gründe 

oder – platonisch gesprochen – das ἀνυπόθετον (anhypotheton) angebunden sind. 

Dieses letzte Thema ist – darüber hinausgehend – mit der Frage verbunden, was eigentlich 

ethisch aus der Transzendenzmetaphysik folgt. Ich habe diesbezüglich bereits eine Antwort 

vorgeschlagen: Sie ist orientiert an der Einsicht, dass der (Neu)Platonismus bes. von Plotin, 

Proklos oder Meister Eckhart als Philosophie der Freiheit begriffen werden muss. Diese Denker 

haben meiner Ansicht nach mit ihren Systemen die Grundlage für eine dreifache Forderung 

gelegt: Aus ihrem Denken lässt sich nämlich die Forderung nach Toleranz, wechselseitiger 

Anerkennung und gesellschaftlichem Zusammenhalt ableiten. Einer Vereinnahmung etwa 

durch totalitäre Gedanken versperrt sich bes. die Philosophie Plotins aus systematischen 

Gründen.17 

 

III.3) Braucht es das Absolute? 

In diesem Abschnitt argumentiere ich nicht auf der Grundlage einer bestimmten Definition 

des Absoluten. Es geht hier also weniger darum, was das Absolute ist. Vielmehr will ich auf die 

Unhintergehbarkeit der Beschäftigung mit dem Absoluten verweisen. Auf die Bedeutung des 

Absoluten werde ich später in aller Kürze eingehen (Abschnitt IV). 

 
[https://doi.org/10.1017/9781108525596.014]; „How Evil Happens to Be: Dionysius the pseudo-Areopagite on 
the Origin of Evil“. Universitätbibliothek Heidelberg (2024) [DOI: 10.11588/heidok.00035519]. 
17 Max Rohstock: „Der kaiserzeitliche Platonismus: Plotins existenzielle Metaphysik“. In: David Burkhart Janssen 
und Charlotte Kirsch-Klingelhöffer (Hg). Der Kaiser als Theologe. Tübingen: Mohr Siebeck (im Erscheinen). Auf 
diesen Aspekt komme ich auch später noch einmal kurz zu sprechen (Abschnitt IV und VI). 

https://doi.org/10.1017/9781108525596.014
https://doi.org/10.11588/heidok.00035519


Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 7 

(i) Grundsätzlich gilt erstens: Metaphysische Fragen sind genauso unhintergehbar wie 

philosophische.18 Ein Beispiel: Der Mensch neigt dazu, zu verabsolutieren. Was der Mensch 

aber zum Absoluten erhebt, ist häufig bloß relativ, also gar nicht wirklich absolut im strengen 

Wortsinn. Menschen erheben nämlich bestimmte Ziele (etwa Macht oder Reichtum), Mittel 

oder gar sich selbst zum „Maß aller Dinge“ und verabsolutieren damit endliche oder relative 

Gegenstände oder Subjekte. Sollte der Mensch aber diese konkreten Gehalte zum Absoluten 

erheben? Solche Verabsolutierungen können, ja müssen sogar infrage gestellt werden.19  

Was allerdings kann dann an ihre Stelle als Absolutes gesetzt werden? Genau hier beginnt 

das eigentliche Kerngeschäft der Metaphysik, in der es nicht nur darum geht, Aufschluss über 

den Begriff des Absoluten zu geben. Es geht nämlich auch darum, zu ergründen, wie man zu 

Absolutheitsbildern und -vorstellungen kommt und welche Bedeutung diese Bilder und 

Vorstellungen für das konkrete Leben des Einzelnen wie auch der gesamten Gesellschaft haben. 

Dabei geht die Metaphysik aber nicht empirisch vor, sondern argumentiert 

transzendentalphilosophisch. 

Mit diesem Punkt ist übrigens auch geklärt, wie wir einen Zugang zu etwas haben können, 

das nicht für jeden Menschen offenkundig ist. Wer hat schon das Absolute gesehen? Wenn wir 

nämlich anerkannt haben, dass jeder Mensch dazu neigt, zu verabsolutieren, können wir 

hinterfragen, was wir verabsolutieren. Das Absolute ist also in dieser oder jener Form uns 

bereits präsent. Wir kommen also über diesen Umweg zur Frage, was das Absolute eigentlich 

sein soll.  

Im Zuge dieses fragenden Zugriffs kann es dazu kommen, dass sich unser Begriff des 

Absoluten verschiebt. Ein anschauliches Beispiel gibt Fichte in seiner 1806 erschienene 

Anweisung zum seligen Leben. Fichte setzt zunächst – und durchaus in Übereinstimmung mit 

einem Hauptstrang der abendländischen Philosophie20 – das Sein als das Absolute. 

Demgegenüber ist das Dasein unsere Vorstellungswelt bzw. unser Bewusstsein. Im Verlauf der 

Diskussion stellt sich heraus, dass sich die Vorstellung vom Absoluten verschieben muss. 

Genau genommen avanciert letztlich die Liebe zum Absoluten – und damit die Dimension oder 

 
18 Zur Unentrinnbarkeit der Philosophie s. Karl Jaspers: Einführung in die Philosophie. München: Piper, 1953, 
12–15. 
19 Verweisen ließe sich etwa auf Søren Kierkegaard, der die Setzung endlicher Ziele sogar mit Verzweiflung 
verbindet, etwa anhand des Machtmenschen: Gesammelte Werke. Vol. 24/25, Die Krankheit zum Tode; Der 
Hohepriester – der Zöllner – die Sünderin. Übers. von Emanuel Hirsch. Düsseldorf/Köln: Diederichs, 1954, 15; 
vgl. auch 77–78. 
20 D.i. die parmenideische Philosophie, die vor allem über Platon in die abendländische Geistesgeschichte hinein 
gewirkt hat. 



Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 8 

der Horizont, durch die bzw. den wir die Disjunktion von Sein und Dasein setzen und darin 

Sein und Dasein aufeinander beziehen können.21  

Sehen wir mal von Fichtes Analyse ab, so lässt sich diese Verschiebung durchaus 

universalisieren: Was wir zunächst als absolut gesetzt haben, hält in den meisten Fällen einer 

genauen Prüfung nicht als Absolutes stand. Es kommt demnach – freilich nur dann, wenn wir 

ernsthaft hinterfragen, – zu einer Verschiebung unserer Vorstellung darüber, was das Absolute 

ist. Fichte ging diesen Weg ernsthaften Fragens konsequent. So wie er auf der Suche nach der 

Bedingung der Möglichkeit von Erkenntnis war, so können auch wir heute diese für die 

Erkenntnistheorie zentrale Frage nicht beiseite wischen. Denn sie bleibt aktuell.22 Die Frage 

nach den Grundlagen unserer Akte und – damit einhergehend – die Frage, ob wir diese 

Grundlagen thematisieren können und, wenn ja, wie wir sie thematisieren können, müssen 

gestellt werden. 

(ii) Grundsätzlich gilt zweitens: Es gibt zahlreiche Gegner:innen der Metaphysik. Sie alle 

aufzuzählen, sprengt aber den Rahmen dieser Vorlesung fundamental. Daher gebe ich nur zwei 

Beispiele:  

Der analytische Philosoph Rudolf Carnap etwa hat die Metaphysik für sinnlos erklärt. Eine 

solche Aussage ist freilich nur möglich, wenn bereits geklärt ist, was unter Sinn überhaupt zu 

verstehen ist. Für Carnap kann sich Sinn ausschließlich dort konstituieren, wo Aussagen auf 

Erfahrungsgegenstände bezogen sind. 

Antworten lässt sich mit einem kurzen Blick auf die Grundzüge des ebenfalls 

metaphysikfeindlichen Konstruktivismus. Wahrheit und Sinn werden dort als konstruierbar 

begriffen, allerdings ausdrücklich ohne Rückgriff auf metaphysische Prinzipien. Sinn ist 

demnach nicht etwas Gegebenes, sondern wird zwischen Akteuren ausgehandelt. Sinn entsteht 

demnach relational – im Aushandlungsprozess zwischen Akteuren. Diese Annahme setzt 

jedoch bereits voraus, dass Relationalität selbst sinnstiftend ist. Genau hierin liegt eine genuin 

Platonische Grundeinsicht der sog. Ideenlehre – oder genauer: der Ideenlehre als Bezugsrahmen 

der sog. obersten Gattungen (μέγιστα γένη/megista genê):23 Platon hat Sinn nicht aus isolierten 

Entitäten hergeleitet, sondern aus ihrem wechselseitigen Bezug. Relation ist nicht die 

nachträgliche Verknüpfungen von angeblichen Substanzen, sondern der dynamische Bezugs- 

und Differenzrahmen, in der jede Idee erst als solche bestimmt werden kann und in dem Sinn 

überhaupt erst möglich wird. 

 
21 Dazu Rohstock: Das Absolute in uns, 289–302 und 313–319. 
22 Rohstock: „Metaphysical Transcendence in Plotinus“, 567–568. 
23 Die Zentralstelle ist Sophistês 254a–259b (Ed. John Burnet. Oxford University Press, 1900–1907). 



Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 9 

Dieser Gedanke lässt sich noch fundamentaler formulieren: Nach (neu)platonischer 

Auffassung gibt es ewige Denkgesetze, das sind die Ideen, ohne die Sinn weder konstituiert 

noch konstruiert werden könnte. Zwar mögen menschliche Akteure Sinn konstruieren – doch 

diese Konstruktion vollzieht sich nicht im luftleeren Raum. Sie ist gebunden an Denken und 

Bewusstsein, und Denken wie Bewusstsein sind nur möglich unter der Geltung von 

Denkgesetzen einerseits und in Bezug auf das Absolute andererseits. Denkgesetze und 

Absolutes sind Dimensionen, die unserem konstruierenden Zugriff vorausliegen, von uns 

unabhängig sind und sich nicht empirisch erfahren lassen. 

Sowohl Carnaps These von der Sinnlosigkeit der Metaphysik als auch der 

konstruktivistische Sinnbegriff setzen damit Denkgesetze voraus, die selbst nicht im 

Empirischen wurzeln. Sie operieren mit Voraussetzungen, ohne die weder sinnvolle Aussagen 

gemacht noch Sinn konstruiert werden könnten. Carnap und der Konstruktivismus übernehmen 

auf diese Weise das metaphysische Strukturprinzip der Ideenlehre und der Henologie, ohne sich 

dessen bewusst zu sein. Diese Prinzipien sind nichts anderes als die Bedingung der Möglichkeit 

von Sinnkonstruktionen und damit alles andere als obsolet oder sinnlos. 

 

IV) Kurze Eingabe zur existenziellen und ethischen Bedeutung des 

Absoluten 
Der Begriff des Absoluten darf natürlich nicht einfach im Sinne einer rein abstrakten 

Prinzipientheorie verstanden und nicht ausschließlich in erkenntnistheoretischen 

Zusammenhängen untersucht werden. Vielmehr ist die Beschäftigung mit dem Absoluten und 

mithin die Metaphysik zu allen Zeiten existenzphilosophisch und ethisch zu wenden.24 Dass 

das Absolute eine ethisch-existenzielle Bedeutung aufweist, habe auch ich bereits mehrfach 

darzulegen versucht.25 Und doch lässt sich diese Bedeutungsdimension noch weitaus 

 
24 Ich verweise auf eine kleine Auswahl zentraler Werke von Theo Kobusch: „Metaphysik als Einswerdung: Zu 
Plotins Begründung einer neuen Metaphysik“. In: Ludger Honnefelder und Werner Schüßler (Hg). Transzendenz: 
Zu einem Grundwort der klassischen Metaphysik. Paderborn et al.: Schöningh, 1992, 93–114; „Metaphysik als 
Lebensform: Zur Idee einer praktischen Metaphysik“. In: Wouter Goris (Hg). Die Metaphysik und das Gute: 
Aufsätze zu ihrem Verhältnis in Antike und Mittelalter. Jan A. Aertsen zu Ehren. Leuven: Peeters, 1999, 27–56; 
„Negative Theologie als praktische Philosophie“. Archivio di Filosofia 70 (2002), 185–200; 
„Lesemeistermetaphysik – Lebemeistermetaphysik: Zur Einheit der Philosophie Meister Eckharts“. In: Andreas 
Speer und Lydia Wegener (Hg). Meister Eckhart in Erfurt. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 2005, 239–258; 
Selbstwerdung und Personalität: Spätantike Philosophie und ihr Einfluß auf die Moderne. Tübingen: Mohr 
Siebeck, 2018. 
25 „Plotins Existenzmetaphysik: Selbstwerdung durch Selbstvernichtung?“ In: Fabian Völker (Hg). 
Selbstvernichtung als Selbstverwirklichung: Interkulturelle, interreligiöse und interdisziplinäre Perspektiven. 
Paderborn: Brill Schöningh (im Erscheinen); „Der kaiserzeitliche Platonismus“ (im Erscheinen); „Verzweifeltes 
Zweifeln: Kritische Anmerkungen zu Sextus Empiricus’ Pyrrhonischer Skepsis“. Freiburger Zeitschrift für 
Philosophie und Theologie 71/2 (2024), 417–436; „Vita activa und vita contemplativa“. 



Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 10 

tiefgreifender darlegen – es handelt sich, mit anderen Worten, um ein drängendes 

Forschungsdesiderat. Nur Grundzüge will ich im Folgenden skizzieren.  

 Eine rein abstrakte Theorie des Absoluten verfehlt die eigentliche Bedeutung von 

Transzendenzmetaphysik: In ihr geht es darum, den Menschen mit letzten und 

unhintergehbaren Fragen und Grenzen zu konfrontieren. Nur in der Konfrontation mit der 

letzten Grenze, dem Absoluten also, vermag sich der Mensch über seine Vermögen vollständig 

aufzuklären und so über sein eigenes Verhalten wirklich Rechenschaft abzulegen. Diese 

praktisch-philosophische Wendung der Metaphysik ist bei Platon und Plotin angelegt – für die 

Metaphysik Plotins habe ich sogar den Begriff der Existenzmetaphysik vorgeschlagen. Diese 

Wendung kann sogar als Signatur (neu)platonischen Denkens auch weit über die Antike hinaus 

gelesen werden.  

Faktisch gesehen ist letztlich jeder einzelne Mensch mit den letzten Fragen konfrontiert. Er 

kann sie zwar ignorieren – dann bleiben sie freilich ungelöst bestehen und der Druck, den sie 

ausüben, wird dadurch nicht geringer. Jeder einzelne Mensch muss selbst Rechenschaft darüber 

ablegen, wie er diese Fragen beantwortet. Wir müssen uns zu ihnen irgendwie verhalten, 

insofern sie wie unbedingte Forderungen an uns herantreten und so unumgänglich sind. Daher 

bleiben metaphysische Fragen, auch wenn sie von unterschiedlichen Denker:innen zu 

unterschiedlichen Zeiten unterschiedlich beantwortet wurden, stets aktuell. Denn wenn jeder 

Mensch sie beantworten muss, erneuert sich die Frage stets von Neuem. Und da ist noch mehr: 

Selbst wenn wir glaubten, die Fragen bereits beantwortet zu haben, drängen sie sich doch immer 

wieder neu auf. Denn Einsichten können verblassen und auch unsere Haltungen sind nicht in 

Stein gemeißelt, sondern permanenten Veränderungen ausgesetzt. Daher bleibt die Arbeit ‚am‘ 

Absoluten Aufgabe des Menschen.  

Welche Konsequenzen hat aber diese Arbeit ‚am‘ Absoluten? Eine umfassende Antwort 

sprengt leider den Rahmen dieser Vorlesung. Daher kann ich nur einige wichtige Skizzen 

liefern: 

Das Absolute lässt sich als letzte Grenze beschreiben, die sich vom menschlichen Denken 

nicht überspringen lässt. An dieser letzten Grenze kommt es zu einem produktiven Scheitern.26 

Zentraler Dreh- und Angelpunkt ist hier die Tatsache, dass das Absolute sich weder beweisen 

noch wie ein Objekt beschreiben oder denken lässt. Unser Denken scheitert konstitutiv am 

Begreifen des Absoluten – es lässt sich nicht wissen. Karl Jaspers hat dieses Nichtwissen näher 

beleuchtet: Es sei, so Jaspers, „nicht das leere Nichtwissen, das nicht weiß, daß es nicht weiß, 

oder das gleichgültig liegen lässt, was es nicht wissen kann. Es ist vielmehr das wissende 

 
26 Zum Begriff des produktiven Scheiterns in (neu)platonischen Kontexten s. Rohstock: Das Absolute in uns. 



Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 11 

Nichtwissen (docta ignorantia), das sich denkend entfaltet und sich erfüllen lässt.“27 Mehr noch 

konstatiert er: „Die Befreiung durch Philosophie spricht sich in Sätzen aus, die Negationen sind. 

Diese aber vernichten nicht die Existenz, sondern öffnen ihr den Raum. Das höchste Wissen 

der Philosophie spricht sich als Nichtwissen aus, das aber nicht das anfängliche, zugunsten des 

Wissens aufzuhebende Unwissen, sondern das auf dem Grunde allen Wissens, erst an dessen 

Grenze sich vollendende Nichtwissen ist.“28 

Jaspers umreißt hier einen (neu)platonischen Grundgedanken, den ich noch einmal 

zuspitzen möchte: Unser wissendes Scheitern am Absoluten ist insofern produktiv, als wir 

durch es unsere eigene Nicht-Absolutheit anerkennen. Diese Anerkennung der eigenen Nicht-

Absolutheit ist entscheidend für das rechte Selbstverständnis des menschlichen Ich. Sieht es 

nämlich ein, nicht selber das Absolute sein zu können, kommt es zu einer Selbstbescheidung. 

Es lässt sich auch von Demut sprechen, also von einer Haltung, die den Menschen, der sie 

eingenommen hat, ultimativ daran hindert, sich herrenmenschlich über seine Mitmenschen zu 

erheben.29 Es ist genau diese Anerkennung der eigenen Nicht-Absolutheit, die auch dem 

metaphysisch „Unmusikalischen“ etwas sagen kann.30 – Dies ist, nebenbei bemerkt, auch ein 

Hinweis darauf, dass der moderne Mensch seine Arroganz zügeln sollte: Ältere Denker:innen 

– bes. der (neu)platonischen Tradition – waren mitnichten unaufgeklärt, vielmehr lassen sich 

aus ihren Systemen Forderungen ableiten, die uns gerade heute unmittelbar ansprechen, weil 

sie der Genese von Machtstrukturen den Boden entziehen. 

Die in letzter Konsequenz auch gesellschaftspolitische Botschaft der eigenen Nicht-

Absolutheit bleibt sogar und gerade im Angesichts des derzeit kursierenden Transhumanismus 

von besonderer Bedeutung. Der Transhumanismus sucht menschliche Existenzfragen und 

Grundprobleme im technischen Fortschritt31 zu lösen: Menschliche Schwächen sollen durch 

Technologie – worunter auch KI fällt – kompensiert werden. Letztlich wird sogar 

Unsterblichkeit durch „mind-uploading“ versprochen. Davon abgesehen, dass diese Lösungen 

 
27 Karl Jaspers: Nicolaus Cusanus. München: Piper, 1964, 25. 
28 Karl Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung, 475. 
29 „Demut“, so möchte ich hier hinzufügen, ist ein Begriff, der gegenwärtig mit Vorstellungen von Mittelalter und 
früher Neuzeit und – damit eng verknüpft – der damaligen Dominanz der Kirche und ihrer Dogmen verbunden 
wird. Wenn ich nun diesen Begriff verwende, so fordere ich keine Rückkehr in vergangene Zeiten: Demut ist also 
kein Begriff, der alte Machtstrukturen wiederbeleben soll (1). Außerdem meine ich damit nicht, dass man sich vor 
Gott oder – allgemeiner gesprochen – einer metaphysischen Instanz fürchten oder ängstigen soll (2). Sicherlich 
lässt sich aber von einer Ehrfurcht gegenüber einer Dimension spreche, die wir nicht kontrollieren können und 
über die wir nicht nach Belieben verfügen. 
30 In seiner Dankensrede für den Friedenspreis des Deutschen Buchhandels hat Jürgen Habermas davon 
gesprochen, dass die Anerkennung der eigenen Kreatürlichkeit (im Angesichts „absolute[r] Differenz“ zu Gott) 
auch dem „religiös Unmusikalischen“ etwas sagen könne. S. Jürgen Habermas: Dankesrede: Glauben und Wissen. 
Friedenspreis des Deutschen Buchhandels 2001. [URL: https://www.friedenspreis-des-deutschen-
buchhandels.de/alle-preistraeger-seit-1950/2000-2009/juergen-habermas.] 
31 „Fortschritt“ ist ohnehin ein zweifelhaftes Konzept. S. dazu Cürsgen: Nihilismus, 96–130. 

https://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/alle-preistraeger-seit-1950/2000-2009/juergen-habermas
https://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/alle-preistraeger-seit-1950/2000-2009/juergen-habermas


Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 12 

gar keine sind, geht es bei der Anerkennung der eigenen Nicht-Absolutheit nicht um das 

Verschieben von Grenzen im Fortschritt der Forschung. Es geht darum, die prinzipiellen und 

unüberspringbaren Grenzen menschlicher Vermögen überhaupt anzuerkennen, um wiederum 

überhaupt einsehen zu können, dass der Mensch nicht Gott ist und auch niemals zu Gott werden 

wird. Allein diese Anerkennung kann ihn davor bewahren, sich herrenmenschlich über seine 

Mitmenschen erheben zu wollen. 

Die Anerkennung der eigenen Grenzen und der Vollzug von Demut sind sicherlich zentrale 

Ziele einer existenziell betriebenen praktisch-philosophischen Auseinandersetzung mit dem 

Absoluten. Sie reicht aber nicht aus, um die existenzielle Bedeutung des Absoluten zu 

verdeutlichen. Denn über diese Anerkennung hinaus verheißt die Auseinandersetzung mit dem 

Absoluten die Genese von Vertrauen und Gelassenheit.  

Bedeutung und Genese von Vertrauen und Gelassenheit sind natürlich ein eigenes Thema 

für sich, daher kann ich hier nur schlaglichtartig auf eine Pointe hinweisen, die sich so in 

zahlreichen (neu)platonischen Texten finden lässt – und zwar unabhängig davon, ob es sich um 

einen paganen, christlichen, jüdischen oder islamisch geprägten (Neu)Platonismus handelt: Das 

Absolute wird im Laufe (neu)platonischer Analysen als tragendes und stets unmittelbar 

präsentes Fundament unserer Lebensvollzüge entdeckt. Es wird entdeckt als das Eigentliche in 

uns, als ein uns innerliches Grundströmen, das mit uns verwachsen ist. In (neu)platonischen 

Traditionen wird die tragende Präsenz des Absoluten auch gerne durch die Lichtmetapher 

veranschaulicht.32 Die Erfahrung der Präsenz erzeugt eine Stimmung oder ein höchstes Fühlen, 

die uns durch den Alltag trägt – auch im Angesicht des unausweichlichen Todes und des 

unausweichlichen Untergangs der eigenen Individualität. 

Auf diesem Hintergrund will ich folgenden Schluss wagen: Existenzielle Fragen bleiben, sie 

lassen sich nicht ignorieren, mit dem Verweis auf ihre Unbeantwortbarkeit beiseite wischen 

oder transhumanistisch beantworten. Sinnvoll verhandelt werden können sie allein im 

Angesicht des vollkommen transzendenten Absoluten. Und von dorther kommt uns 

Orientierung zu. Das ist keine dezidiert religiöse Aussage, wird aber mit religiöser 

Terminologie vorgetragen. Denn die Beschäftigung mit dem Absoluten kann, worauf ich hier 

freilich nur en passant hinweisen kann, durchaus soteriologisch gewendet werden. Es handelt 

sich aber um eine dezidiert philosophische Beschäftigung, die die Philosophie wieder das 

 
32 S. etwa Rohstock: „How Evil Happens to Be“, 9: „Light is not visible as a distinct object, because it is pure 
transparency and, therefore, cannot be looked at like a concrete object. Rather, it contours concrete objects with 
its sheer presence. Every concretization, we can see from this imagery, is carried by a horizon which itself 
transcends all concretions and determinations but can act everywhere as a principle. In other words, in the image 
of light, the Absolute is illustrated as the de-categorized or de-ontologized condition of possibility for all 
realizations or actualizations.“ 



Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 13 

werden lässt, was sie von Anfang an schon immer war: Die Disziplin von Sinnsuche und 

Sinnauffindung schlechthin. 

 

V) Leseempfehlungen zur Bedeutung der Transzendenzmetaphysik 
Einführende Werke zur Metaphysik sind nicht unproblematisch,33 vor allem aus einem 

Grund: Die Differenz henologischer Metaphysik bzw. der Transzendenzmetaphysik einerseits 

und ontologischer Metaphysik andererseits – sie lässt sich auch mit Abstrichen als Differenz 

zwischen (neu)platonischer und aristotelisch Metaphysik begreifen – wird oftmals nur 

unzureichend herausgearbeitet. Diese ausbleibende Unterscheidung ist vermutlich nicht ganz 

unschuldig an der Darstellung henologischer Metaphysik als starre Substanz(en)metaphysik – 

besonders im Hinblick auf die sog. Hypostasen in Plotins Philosophie. Dass henologische 

Metaphysiken demgegenüber höchst dynamische Beziehungsgefüge sind, kann so leicht 

übersehen werden. Im Allgemeinen wird bei der Betrachtung von metaphysischen Systemen 

zu häufig auf den Begriff der Substanz rekurriert, der in der (neu)platonischen Tradition aber 

dynamischer angelegt ist als in der aristotelischen.34  

Vor diesem Hintergrund empfehle ich eher folgende Fachwerke.35 Sie scheinen zwar bereits 

eine gewisse Vertrautheit mit der Thematik vorauszusetzen. Dennoch eignen sie sich auch als 

Einführungen, wenn man sich ihnen mit Offenheit und Muße widmet: 

 

Karl Albert. Philosophische Studien. Vol. 1, Philosophie der Philosophie. Sankt Augustin: 

Academia Verlag Richarz, 1988. 

Werner Beierwaltes. Denken des Einen: Studien zur neuplatonischen Philosophie. Frankfurt am 

Main: Vittorio Klostermann, 1985. 

Tobias Dangel/Markus Gabriel (Hg). Metaphysik und Religion. Im Gedenken an Jens 

Halfwassen. Tübingen: Mohr Siebeck, 2023. 

 
33 Es gibt natürlich gute Einführungen. Eine davon ist Jörg Disse: Kleine Geschichte der abendländischen 
Metaphysik: Von Platon bis Hegel. 2. Aufl. Darmstadt: WBG, 2004. Sicherlich bin ich mit einigen Darstellungen 
– bes. mit Blick auf Plotin – nicht rundherum einverstanden. Das ändert aber nichts daran, dass sich Disses Buch 
durch einen sehr klaren Blick auf die relevanten Aspekte der entsprechenden Systeme auszeichnet. Eine 
Einführung kann kaum besser gestaltet werden. 
34 Eine aristotelisch inspirierte Replik hierauf könnte freilich lauten, dass die höchste Substanz in aristotelischen 
Kontexten ἐνέργεια (energeia), also Tätigkeit und damit Lebendigkeit schlechthin, sei. Das ist aber hinsichtlich 
der Ideen in Platons Sophistês gar nicht anders. Zu einer nochmaligen Dynamisierung kommt es dann in der 
(neu)platonischen Tradition, bes. ab Plotin. In dieser Tradition werden Tätigkeit und Lebendigkeit des absoluten 
Geistes noch einmal durch die δύναμις πάντων (dynamis pantôn) überstiegen. Die δύναμις πάντων, um es klar zu 
markieren, meint dabei keineswegs Möglichkeit, sondern ist als Kraft oder gar als „Allmacht“ zu verstehen. Genau 
genommen handelt es sich dabei um ein ent-ontologisiertes, ent-substanzialisiertes und ent-kategorialisiertes Ur-
Strömen. S. dazu Rohstock: Das Absolute in uns. 
35 Die Liste ließe sich problemlos verlängern, sie deckt also bei weitem nicht die gegenwärtigen Bemühungen ab, 
das Absolute wieder als ernsthaften Gegenstand philosophischer Forschung fruchtbar zu machen. 



Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 14 

Christoph Erhard/David Meißner/Jörg Noller (Hg). Wozu Metaphysik? Historisch-

systematische Perspektiven. Freiburg im Breisgau/München: Karl Alber, 2017. 

Jens Halfwassen. Auf den Spuren des Einen: Studien zur Metaphysik und ihrer Geschichte. 

Tübingen: Mohr Siebeck, 2015. 

–––. Grundfragen der Metaphysik: Eine Einführung in Geschichte und Gestalten 

metaphysischen Denkens. Tübingen: Mohr Siebeck, 2024. 

Wolfram Hogrebe. Echo des Nichtwissens. Berlin: Akademie Verlag, 2006. 

–––. Philosophischer Surrealismus. Berlin: Akademie Verlag, 2014. 

Karl Jaspers. Philosophie. 3 Vol., 3. Aufl. Berlin/Göttingen/Heidelberg: Springer, 1956. 

–––. Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung. München: Pieper, 1962. 

–––. Der philosophische Glaube. München: Pieper, 1974. 

–––. Die Chiffern der Transzendenz. Basel: Schwabe, 2011. 

–––. Die großen Philosophen. 3. Aufl. München: Pieper, 2018. 

Theo Kobusch. Selbstwerdung und Personalität: Spätantike Philosophie und ihr Einfluß auf 

die Moderne. Tübingen: Mohr Siebeck, 2018. 

Johann Kreuzer. Gestalten mittelalterlicher Philosophie: Augustinus, Eriugena, Eckhart, 

Tauler, Nikolaus von Kues. München: Wilhelm Fink, 2000. 

Bernhard Waldenfels. Hyperphänomene: Modi hyperbolischer Erfahrung. Frankfurt am Main: 

Suhrkamp, 2012.36 

Roberto Vinco. Elemente einer Evidenzmetaphysik: Eine geschichtsphilosophische Studie. 

Tübingen: Mohr Siebeck, 2021. 

Dirk Westerkamp/Astrid von der Lühe (Hg). Metaphysik und Moderne: Ortsbestimmungen 

philosophischer Gegenwart. Festschrift für Claus-Artur Scheier. Würzburg: Königshausen 

& Neumann, 2007, bes. 15–125. 

 

VI) Entgegnungen auf die Entgegnungen 
Auf meine Entgegnungen können wiederum weitere Entgegnungen folgen, also weitere 

Repliken, die die Beschäftigung mit dem Absoluten erneut hinterfragen. Ich möchte sie 

abschließend kurz thematisieren. Sie sind meiner Ansicht nach tatsächlich zwangsläufige 

Entgegnungen auf eine Beschäftigung mit dem Absoluten im Zeitalter moderner Demokratie. 

 
36 Dass ich auch auf einen Phänomenologen verweise, hat einen einfach Grund: Ich sehe zwischen meinen 
historisch-systematischen Arbeiten zum Absoluten bzw. zur Transzendenz und gegenwärtigen 
phänomenologischen Forschungen wechselseitige Anschlussfähigkeit. In diesem Zuge ließe sich auch auf die 
jüngst erschienenen Vorlesungsmanuskripte Alexander Schnells verweisen: Die Entdeckung der 
Präphänomenalität: Vorlesungen zur theoretischen Phänomenologie. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 
2025. 



Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 15 

Teile dieser Einwände sind nicht neu – es handelt sich nämlich um einen Komplex an 

Vorwürfen, der teilweise Jahrtausende alt ist, so alt nämlich wie die Philosophie selbst. Der 

Vorwurfs-Komplex lässt sich in drei Stufen untergliedern: 

(i) Ist Philosophie, besonders aber die Transzendenzmetaphysik, nicht purer Elitarismus, 

abgehobener Intellektualismus oder gar Weltflucht, also eine Weise, sich gegenüber den 

(eigentlichen) Problemen der diesseitigen Welt zu verschließen? Und noch einmal anders 

gefragt: Was gehen metaphysische Überlegungen schon die arbeitende Bevölkerung an, die 

schlicht andere, nämlich existenzielle Sorgen habe? 

(ii) Der zweite Vorwurf wiegt besonders schwer: Die Beschäftigung mit metaphysischen 

Grundfragen offenbare nicht nur, sondern festige sogar gesellschaftliche Hierarchien und 

fördere damit im schlimmsten Fall sogar Machtmissbrauch. Wie sollen Menschen, die aus 

gesellschaftlichen oder körperlichen Gründen heraus ihre geistigen Vermögen nicht voll 

ausschöpfen können, sich mit den hochkomplexen Problemen, die sich bei der Beschäftigung 

mit dem Absoluten zwangsläufig ergeben, auseinandersetzen? Und wie sollen sie in diesem 

Zuge den geistigen Weg der Selbstwerdung gehen können? 

(iii) Dieser letzte Vorwurf lässt sich noch einmal steigern: Was sollen Opfer von Verbrechen, 

Unterdrückung und Krieg, klinisch depressive Menschen, Demenzkranke oder gar 

Komapatient:innen mit dem Absoluten anfangen? Es scheint an ihrer Lebensrealität 

vollumfänglich vorbeizugehen. 

Diese Fragen sind sicherlich völlig berechtigt, umfassend beantworten kann ich sie im 

Rahmen dieser Vorlesung nicht. Ich möchte daher lediglich darauf hinweisen, dass in der 

Geschichte der Transzendenzmetaphysik diese Vorwürfe – mutatis mutandis – entweder 

bekannt waren oder antizipiert wurden. Jedenfalls müssen sie nicht als Entgegnungen 

verstanden werden, die das Projekt der Transzendenzmetaphysik prinzipiell unterminieren. 

(ad i) Plotins und Meister Eckharts Philosophien etwa sind gute Beispiele dafür, dass sich 

Transzendenzmetaphysik systematisch gegen den Vorwurf des Elitarismus und der 

Weltflüchtigkeit versperrt.37 Der Vorwurf des Elitarismus trifft, das möchte ich hier betonen, 

besonders den (Neu)Platonismus,38 ist also sehr alt und wird gerne immer wieder wiederholt – 

richtiger wird er dadurch nicht. Die Forschung steht hier meiner Ansicht nach vor einem 

nachhaltigen Durchbruch.39 Um es kurz zu machen: Der Aufruf zur Selbstwerdung steht schon 

 
37 Ansatzweise habe ich diesen Vorwurf bereits widerlegt. S. dazu „Der kaiserzeitliche Platonismus“ (im 
Erscheinen).  
38 Augustinus: Confessiones VII, XX.26 (Ed. Kurt Flasch und Burkhard Mojsisch. Stuttgart: Reclam, 2009). 
39 Als Beispiel sei hier die Forschung zu Plotins Ethik erwähnt. Seit Jahren bemüht sie sich um eine neues 
Plotinverständnis. Es gibt tatsächlich weitreichende Indizien dafür, dass die vor allem in älteren Arbeiten vertretene 
Einschätzung der plotinischen Philosophie als Weltfluchtdenken so nicht zutrifft. Ich verweise hier lediglich auf 
einen überzeugenden Artikel von Alexandrine Schniewind: „The Social Concern of the Plotinian Sage“. In: 



Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 16 

bei Plotin und Eckhart im Zentrum und richtet sich an jeden Menschen, der diesen Ruf in 

Freiheit annehmen soll. Ob er diesen Aufruf aber wirklich annimmt, bleibt, darauf ist mit 

Betonung zu verweisen, jedem Menschen selbst überlassen. 

(ad ii) Auch der Hierarchie-Vorwurf scheint mir gerade im Hinblick auf die 

Transzendenzmetaphysik ins Leere zu laufen, wenn wir bedenken, dass sie sich gegen den 

Herrenmenschen-Wahn wenden lässt. Transzendenzmetaphysik lässt sich vor allem nicht für 

Machtinteressen einspannen und instrumentalisieren. Ganz im Gegenteil scheint mir die 

Anerkennung, die im Angesicht der Transzendenz generiert wird, Toleranz zu fordern und 

sogar zu stiften.  

Die Transzendenzmetaphysik kann sogar einen weitreichenden und nachhaltigen positiven 

Einfluss auf den einzelnen Menschen und darüber auf die Gesellschaft ausüben. Nicht nur die 

Philosophie im Allgemeinen, sondern die Transzendenzmetaphysik im Speziellen kann einen 

Beitrag zur Aufklärung des einzelnen Menschen leisten. Sie bietet die Verheißung, durch 

analytische und sammelnde Kräfte den einzelnen Menschen zur mündigen Bürger:in zu 

transformieren. Freilich muss der einzelne Mensch dieses Angebot auch annehmen, er muss 

selbst die Einsichten der Transzendenzmetaphysik vollziehen. Zu Einsichten zwingen kann 

man nämlich niemanden. 

(ad ii und iii) Schließlich wendet sich Transzendenzmetaphysik auch gegen die arrogante 

Vorstellung, nach der der Mensch, der sich in einer miserablen Situation befindet, doch selber 

schuld sei, wenn er diese Situation nicht kraft philosophischen Nachdenkens transzendiere bzw. 

überschreite. Hier ist vor allem ein Punkt entscheidend: Philosophie insgesamt muss sich selbst 

bescheiden, insofern philosophisches Nachdenken nämlich voraussetzt, dass wir körperlich und 

gesellschaftlich in der Lage sein müssen, dieses zu vollziehen. Es gibt aber körperliche und 

gesellschaftlichen Situationen, in denen der Mensch gar nicht mehr in der Lage ist, 

Verantwortung für sich zu übernehmen. Und dann kann er selbstverständlich auch nicht 

philosophieren. Philosophie im Allgemeinen und Transzendenzmetaphysik im Speziellen sind 

also keine Allheilmittel, ja im Grunde können sie nur denen helfen, die sie sich körperlich und 

gesellschaftlich auch leisten können.40 Die Einschränkung der Reichweite der 

 
Andrew Smith (Hg): The Philosopher and Society in Late Antiquity. Essays in Honour of Peter Brown. Swansea: 
The Classical Press of Wales, 2005, 51–64. 
40 Noch einmal anders in aller Kürze: Transzendenzmetaphysik ist für diejenigen konzipiert, die in der Lage sind, 
Verantwortung für sich zu übernehmen und an der Schwelle stehen, an der tiefere Einsichten möglich werden. 
Diese Schwelle ist zwiespältig: Das Zerplatzen des „Gehäuses“ – wie es Karl Japsers nennt – kann nämlich auch 
zur Traumatisierung führen. „Gehäuse“ können, auch wenn sie nach Jaspers überwunden werden sollen, als 
Orientierungssysteme verstanden werden. Zerstören wir sie, wird uns die Welt rätselhaft. 
Transzendenzmetaphysik wiederum kann einen Weg weisen, durch den dieses Problem, das sich im Überschreiten 
von Schwellen zeigt, bis zu einem gewissen Grad abgefedert wird, insofern ja gerade eine Orientierung geboten 
wird. 



Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 17 

(Transzendenz)Philosophie muss einerseits klar markiert werden. Andererseits, das möchte ich 

zum Schluss noch einmal hervorheben, unterminiert auch dieses letzte Problem nicht die 

Universalität des existenzphilosophischen Aufrufes, sich (a) über sich selbst aufzuklären und 

(b) Rechenschaft abzulegen gegenüber dem eigenen Verhalten. Außerdem spricht es nicht 

generell gegen die selbstermächtigenden Kräfte, die uns unsere philosophische Beschäftigung 

mit dem Absoluten verleihen kann. Denn wenn aus der Beschäftigung mit dem Absoluten 

Vertrauen und Gelassenheit folgen sollen, dann hat uns diese Beschäftigung auch und gerade 

heute noch etwas zu sagen. Mit anderen Worten: Transzendenzmetaphysik steht im Dienst der 

Menschheit. Verweisen möchte ich hier auf den spätantiken (Neu)Platonismus: Wer, so Plotin, 

hinreichend „Umgang“ mit dem Absoluten hatte, wird auch andere anleiten können.41 Aus der 

Einsicht, so könnte man es auch formulieren, folgt die Aufgabe, andere anzuleiten. Proklos wird 

später – in seinem Alkibiadeskommentar – vom „göttlichen Liebhaber“ sprechen. Dieser führt 

diejenigen, die er liebt, mit zur höchsten Einsicht. Die höchste Einsicht bedingt sogar seine 

„fürsorgliche Liebe“ (ἔρως προνοητικός/eros pronoêtikos).42 

 

VII) Kurzes Fazit 
Wissenschaftlich gesehen lehrt die vorangegangene Skizze vor allem eins: Die Werke längst 

verstorbener Denker:innen müssen ernst genommen werden. Ihre Positionen sind zunächst so 

stark wie möglich zu machen, um einen möglichen Kampf gegen Scheingegner zu vermeiden. 

Dem Vorwurf, nur sog. Strohmänner zu bekämpfen, lässt sich ohnehin leicht entgehen, wenn 

man sich hinreichend mit der Philosophiegeschichte auseinandersetzt. Ich plädiere also 

abschließend für eine ernsthafte historisch-systematische Auseinandersetzung mit der 

Metaphysik und dem Absoluten. 

 
41 Plotin: Enneade VI 9, 7, 20–26 (Ed. Paul Henry/Hans-Rudolf Schwyzer. Vol. 3, Oxford University Press, 1983). 
42 Proklos: Sur le Premier Alcibiade de Platon. Vol. 1 (Ed. Alain-Philippe Segonds. Paris: Les Belles Lettres, 
1985), p. 44–45. 


