Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 1

PD DR. MAX ROHSTOCK

PHILOSOPHISCHES SEMINAR
RUPRECHT-KARLS-UNIVERSITAT HEIDELBERG
SCHULGASSE 6

69117 HEIDELBERG
MAX.ROHSTOCK(@UNI-HEIDELBERG.DE
HTTPS://ORCID.ORG/0000-0001-6805-9920
HTTPS://MAXROHSTOCK.ACADEMIA.EDU/

Das Absolute
und die Frage: Wozu?

I) Allgemeine Vorbemerkungen
1. Art des Textes: Der folgende Text ist ein Vorlesungsmanuskript. Die darin enthaltenen
Uberlegungen haben nicht die Form einer strengen wissenschaftlichen
Auseinandersetzung. Vielmehr sind sie als Impuls gedacht — in erster Linie fiir

Student:innen und interessierte Laien.

2. Entstehungskontext: Entstanden ist dieser Impuls aus meiner Vorlesung ,,Der
Platonismus III*, die ich im Wintersemester 2025/26 an der Ruprecht-Karls-Universitét

Heidelberg gehalten habe.

II) Problemstellung

Der bloBen Nennung des Begriffs ,,das Absolute* folgen heutzutage oft stets unmittelbar vier
Repliken. Ich mochte sogleich erwéhnen, dass sich diese Repliken in meinen Seminaren und
Vorlesungen letztens hdufen. Daher scheint es mir geboten, sich wenigstens kurz direkt mit
ihnen auseinanderzusetzen:

(1) Zunichst ist darauf aufmerksam zu machen, dass man die Lehre vom Absoluten in der
Forschung mit dem Terminus ,,Metaphysik* bezeichnet. Die Metaphysik ist freilich eine sehr
vielschichtige Disziplin und behandelt mehr als nur die Frage nach dem Absoluten. Dieses ist

aber ganz fraglos eines ihrer zentralen Untersuchungsgegenstinde.! Die erste Replik kann auf

! Auf diesem Hintergrund hat Jens Halfwassen eine Typologie von vier Metaphysikformen vorgeschlagen:
Ursprungsmetaphysik, Seinsmetaphysik, Einheitsmetaphysik bzw. Henologie und Geistmetaphysik (Grundfragen
der Metaphysik: Eine Einfiihrung in Geschichte und Gestalten metaphysischen Denkens. Tiibingen: Mohr Siebeck,
2024, 7-12). Meine Ausfithrungen wiederum beziehen sich auf die Einheitsmetaphysik, die man mit Halfwassen
auch als Transzendenzmetaphysik bezeichnen kann. — Allerdings gebe ich, freilich nur nebenbei bemerkt, zu
bedenken, dass diese Typologisierung nicht unhinterfragt akzeptiert werden sollte. Bei ndherem Hinsehen stellt
sich ndmlich insbesondere die Frage, ob eine bestimmte Form der Seinsmetaphysik, wie sie uns etwa bei Meister
Eckhart begegnet, nicht auch zugleich als Transzendenzmetaphysik gewertet werden kann. Vor allem Eckharts
Metaphysik sehe ich als Teil der (neu)platonischen Tradition und damit als genuine Transzendenzmetaphysik. S.
Max Rohstock: ,,Vita activa und vita contemplativa: Uberlegungen zum Verhiltnis von Theorie und Praxis in

https://doi.org/10.11588/heidok.00038099


mailto:max.rohstock@uni-heidelberg.de
https://orcid.org/0000-0001-6805-9920
https://maxrohstock.academia.edu/

Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 2

diesem Hintergrund wie folgt auf den Punkt gebracht werden. Die Frage nach dem Absoluten
habe sich iiberlebt, schlieBlich lebten wir in einem postmetaphysischen Zeitalter.

(2) Zweitens scheint dem Begriff des Absoluten eine religiése Bedeutung innezuwohnen,
insofern es ja gerade eine liberirdisch-jenseitige Entitét zu sein scheint. Gegenwdértig sind aber
vielen Menschen — insbesondere innerhalb der akademisch betriebenen Philosophie — religiose
Themen suspekt. Sie werden daher als nicht sinnvolle Diskussionsthemen gebrandmarkt und
zurlickgewiesen. Diese Haltung ist nicht wirklich neu — immerhin gilt das 20. Jh. als
metaphysikfeindlich —, aber noch immer aktuell.

(3) In Diskussionen, Vorlesungen und Seminaren kommen hiufig grundlegende kritische
Riickfragen, u.a. von folgender Art: Brauchen wir das Absolute? Reicht die empirische Ebene
nicht aus? Sollte man nicht (erneut) eine Art Rasiermesser anlegen und alle metaphysischen
Diskussion als blof3 unniitzes Zuviel und weltfremden intellektuellen Elitarismus verabschieden
—und sich in diesem Zuge den ,,wirklich wichtigen Themen* (die je nach Zeitgeist aber sehr
starken Fluktuationen unterliegen) zuwenden??

(4) SchlieBlich ergibt sich noch ein weiteres Problem:* Nehmen wir mal an, wir wiirden das
Absolute philosophisch ernst nehmen. In diesem Fall drohen wir uns in ein fundamentales
Paradoxon zu verstricken, das unsere Absicht, uns mit dem Absoluten ernsthaft philosophisch
zu befassen, geradezu konterkariert. Ich spreche hier vom Problem der Thematisierbarkeit des
Absoluten. In erster Linie stellt sich ndmlich die Frage, ob wir iiberhaupt einen epistemischen
Zugang zum Absoluten haben konnen. Denn wenn das Absolute im Vollsinne des Wortes von
allem losgeldst ist, dann ergibt sich ein Abgrund zwischen uns und unseren epistemischen
Kriften einerseits und dem Absoluten andererseits. Der Vorwurf kann dann wie folgt zugespitzt

werden: Worauf wir keinen Zugriff haben, dariiber miissen wir schweigen.

Meister Eckharts Predigt 86%. Neue Zeitschrift fiir Systematische Theologie und Religionsphilosophie 65/2 (2023),
95-112 [https://doi.org/10.1515/nzsth-2023-0010].

2 Andersherum kann freilich auch der Fokus einer ,,Philosophie des Wohlergehens®, wie es neuerdings heiBt,
hinterfragt werden. Insbesondere muss die Frage gestellt werden, ob das auf Fortschritt setzende Denken nicht in
sich selber widerspriichlich ist. Verwiesen sei bspw. auf Dirk Ciirsgen: Nihilismus: Die Metaphysik der
Nichtigkeit. Berlin: epubli, 2021, 212: , Die Probleme der Immanenz, d.i. der Welt, halten uns in Bewegung. Aber
was tdten wir, wire die Organisation der Immanenz jemals hergestellt? Wenn Armut und Gewalt erloschen sind,
wenn Uberbevélkerung, Ungerechtigkeit, Ungleichheit oder Zerstorung der Welt {iberwunden sind, wenn Freiheit,
Sicherheit, Gliick und Wohlstand allgemein herrschen? Die Welt ist das Ineinander von Sein und Nichtsein, und
eine perfekte Ordnung der Immanenz widerspricht ihrem Werdenscharakter. Fiir die Rettung, Bewahrung,
Vervollkommnung der Welt gibt es keinen Endzustand des Fertigwerdens. Das Leiden am Werden und seinen
Widerspriichen kann nicht enden. Selbst das ewige Leben (das ewige Immanent-Sein) wére noch kein sinnvolles
Leben. Weil es nie gut werden kann, kann es im Grunde auch nicht besser werden, und dennoch setzt man alles
auf dieses Relative und in sich Endlose.*

3 Es ist natiirlich nicht das letzte Problem. Ich verweise auf die Entgegnungen auf meine Entgegnungen, unten,
Abschnitt VI.


https://doi.org/10.1515/nzsth-2023-0010

Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 3

Im Folgenden will ich kurze Entgegnungen zu den ersten drei Problemen skizzieren.* Das
vierte Problem habe ich bereits mehrfach verhandelt — inklusive der Frage, wie wir einer
Verobjektivierung des Absoluten entgehen kdnnen, obwohl es auch in meinen Abhandlungen
permanent als Untersuchungsgegenstand auftritt. Ich verweise daher auf meine entsprechenden

Publikationen.?

III) Entgegnungen

I11.1) Postmetaphysisches Zeitalter?

Zum ersten Punkt, wir lebten in einem dezidiert postmetaphysischen Zeitalter, l4sst sich vor
allem eine Entgegnung geltend machen:

Die Zuschreiben eines postmetaphysischen Zeitalters beruht auf einzelnen Denker:innen, die
freilich duBerst wirkméchtig waren. In erster Linie ist hier Martin Heidegger zu nennen.® Auch
wenn Heidegger selbst zu den Figuren abendlidndischer Metaphysik gezahlt werden muss, gilt
er als wirkméchtigster Kritiker ,vormaliger* bzw. historisch ilterer Metaphysik im 20. Jh.’
Schauen wir uns aber seinen Metaphysikbegriff ndher an, so féllt auf, dass er nur einen sehr
kleinen Teil der Metaphysik umfasst. Nach seiner Einschiatzung ging der Blick der Metaphysik
gerade nicht auf das Sein selbst, sondern auf das Seiende. Daher kann Heidegger auch von der
,.Seinsvergessenheit* vergangener Metaphysikformen sprechen.® Mit seiner Kritik scheint mir
Heidegger vor allem die Metaphysik aristotelischer Provenienz im Blick zu haben. Seine
Definition klammert allerdings die henologische Transzendenzmetaphysik, wie sie uns etwa bei

Plotin, Proklos, Dionysios Pseudo-Areopagités, Johannes Scottus Eriugena, Meister Eckhart,

4 Grundlegend Neues ist von meinen Entgegnungen nicht zu erwarten. Uber das vorliegende Problem wurde
niamlich bereits ausfiihrlich debattiert. S. dazu die kurze Literaturliste (Abschnitt V).

5 Metaphysical Transcendence in Plotinus — or: How can we address absolute Transcendence?* Classical
Philology 120/4 (2025), 567-581; Das Absolute in uns: Zum Verhdltnis von Transzendenz und Immanenz in der
neuplatonischen Tradition und bei Johann Gottlieb Fichte. Baden-Baden: Karl Alber 2023; ,,Das Eine in uns und
seine Erweckung: Das Fundament der Henologie des Platonikers Proklos*. Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie
und Theologie 68/2 (2021), 377-398 [https://doi.org/10.5169/seals-1047452]. Natiirlich sind diese Abhandlungen
nicht allumfassend, aber es werden zentrale Probleme der Zugangsfrage beriihrt. Ein weiteres Argument fiir die
prinzipielle Zugénglichkeit des Absoluten findet sich unten, Abschnitt I11.3.

® Es lieBe sich natiirlich auch auf Immanuel Kant zuriickgehen, der im Allgemeinen als bedeutendster Kritik der
Metaphysik vor dem 20. Jh. gilt. Ebenso wie fiir Heidegger gilt auch fiir Kant, dass der Horizont seiner
Metaphysikkritik duflerst beschriankt ist. Die (neu)platonische Henologie oder Transzendenzmetaphysik hat er,
soweit ich sehe, kaum wahrgenommen und daher auch gar nicht verstehen kdnnen. Allein schon deshalb lésst sich
konstatieren, dass Kants Kritik die Transzendenzmetaphysik gar nicht treffen kann. Sein Kritik richtet sich also
nicht grundsétzlich gegen alle Metaphysikformen, sondern nur gegen einen Teil. Vgl. Halfwassen: Grundfragen
der Metaphysik, 141—153; hier bes. 142—143.

" Etwa Jens Halfwassen: ,,Karl Jaspers als Metaphysiker. In: Christian Konig und Burkhard Nonnenmacher (Hg).
Gott und Denken: Zeitgendssische und klassische Positionen zu zentralen Fragen ihrer Verhdltnisbestimmung.
Festschrift fiir Friedrich Hermanni. Tiibingen: Mohr Siebeck, 2020, 417—433; hier 418.

8 Bspw. Martin Heidegger: Einfiihrung in die Metaphysik. Tiibingen: Max Niemeyer, 1953, 14.


https://doi.org/10.5169/seals-1047452

Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 4

Nicolaus Cusanus oder dem spiten Fichte begegnet, vollig aus.’ Ich glaube daher, konstatieren
zu diirfen, dass Heidegger gar nicht wirklich als Metaphysikkritiker im eigentlichem Sinne
gelten kann.

In diesem Zuge ist es wichtig, darauf zu verweisen, dass Heideggers Diktum von der
Seinsvergessenheit der Metaphysik, streng genommen, schlicht Unsinn ist. Man denke allein
an das Absolute Meister Eckharts, das dieser als reines Sein und actus purus begriffen hat.
Dieses reine Sein ist der indistinkte Horizont, durch den es iiberhaupt erst zu Konkretisierungen,
dem esse hoc et hoc, dem Bestimmt-Seienden also, kommen kann.!® Eckharts Deutung des
Absoluten fillt also gar nicht unter die von Heidegger kritisierte Metaphysik. Ich gehe an dieser
Stelle noch weiter und stelle die These auf, dass diese spezielle Metaphysikform, deren
Vertreter — unter vielen anderen — Meister Eckhart war, uns auch heute noch etwas zu sagen hat
und also unsere Beachtung verdient. Mitnichten ldsst sich also plakativ von einem
,postmetaphysischen Zeitalter sprechen.!!

Auf diesem Hintergrund wird klar, was ich im Folgenden unter dem Begriff der Metaphysik
verstehe. Ich denke hier keineswegs an ein ontologische Metaphysik und ebenso scheidet eine
aristotelische oder analytische Metaphysikform aus. Gemeint ist ausschlieBlich die
Transzendenzmetaphysik, die man auch als henologische Metaphysik bezeichnen kann.!?

Auch der Begriff des Absoluten, den ich hier im Auge habe, wird dadurch prazisiert. Es
handelt sich — um es in aller Kiirze auf den Punkt zu bringen — um die nicht-objekthafte
Bedingung der Moglichkeit von konkreten Bestimmungen, von (absoluter) Subjektivitit und

(absoluter) Objektivitdt in einem. Diesen Begriff des Absoluten als tragendes Fundament habe

° S. auch Halfwassen: Grundfragen der Metaphysik, 163.

10 Eckharts Metaphysik wurde umfassend erforscht. Ich nenne im Folgenden nur eine sehr kleine Auswahl
wichtiger Studien: Werner Beierwaltes: ,,Unterschied durch Ununterschiedenheit. In: Werner Beierwaltes.
Identitit und Differenz. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1980, 97—104; Burkhard Mojsisch: Meister
Eckhart: Analogie, Univozitdit und Einheit. Hamburg: Meiner, 1983; Karl Albert: ,,Eckharts intellektuelle Mystik®.
In: Andreas Speer/Lydia Wegener (Hg). Meister Eckhart in Erfurt. Berlin/New York: Walter de Gruyter 2005,
231-238; Theo Kobusch: ,,Lesemeistermetaphysik — Lebemeistermetaphysik: Zur Einheit der Philosophie Meister
Eckharts®. In: Andreas Speer/Lydia Wegener (Hg). Meister Eckhart in Erfurt. Berlin/New Y ork: Walter de Gruyter
2005, 239-258; Stephan Grotz: Negationen des Absoluten: Meister Eckhart — Cusanus — Hegel. Hamburg: Felix
Meiner, 2009; Dietmar Mieth: Im Wirken schauen: Die Einheit von vita activa und vita contemplativa bei Meister
Eckhart und Johannes Tauler. Darmstadt: WBG, 2018.

! Uberhaupt gibt es eine ganze Reihe an Philosoph:innen, die sich aktuell mit Metaphysik auseinandersetzen und
sie nicht in der Bedeutungslosigkeit verschwinden lassen. Eine kleine Auswahl an Werken ist unten zu finden
(Abschnitt V).

12 'Was Transzendenzmetaphysik ausmacht, wurde gerade in den letzten Jahrzehnten intensiv erforscht.
Grundlegend fiir die Frage nach Bedeutung und Sinnhaftigkeit transzendenzmetaphysischen Nachdenkens ist eine
Arbeit Jens Halfwassens: ,,Jenseits von Sein und Nichtsein: Wie kann man fiir Transzendenz argumentieren?* In:
Jens Halfwassen: Auf den Spuren des Einen: Studien zur Metaphysik und ihrer Geschichte. Tiibingen: Mohr
Siebeck, 2015, 37-49.



Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 5

ich bereits an anderer Stelle ausfiihrlich dargelegt. Ich fasse es vorzugsweise als uns immanente

Transzendenz.!?

I11.2) Das Absolute als religioser Begrift?

Dass sich Religion und Metaphysik nahestehen, ist sicherlich uniibersehbar. Ich gebe aber
zu bedenken, dass das Absolute nicht einfach mit ,,Gott* oder dem ,,Gottlichen* gleichzusetzen
ist. Sogar christliche Denker aus Antike und Mittelalter haben eine Gleichsetzung
problematisiert: Johannes Scottus Eriugena etwa hat im Anschluss an Dionysios Pseudo-
Areopagités ein Absolutes noch jenseits des gottlichen Geistes angenommen. Er sprach von
einem hypertheos, einem ,,Uber-Gott*.'4

Das Absolute ist, grundsétzlich gesprochen, Begrift philosophischer Prinzipientheorie und
damit kein Gegenstand religioser Verehrung. So gibt es keine Liturgie fiir das Absolute. Es
kann, dariiber hinaus, iiberhaupt keine Religion des Absoluten geben, denn das Absolute ist
nicht massentauglich: Keine Gemeinschaftserfahrung kann es vergegenwértigen. Es bleibt
Aufgabe des einzelnen Menschen, sich mit dem Absoluten auseinanderzusetzen. Es ist eher so,
dass man sagen muss, dass das Absolute Bedingung der Moglichkeit fir religiose Horizonte
und Argumentation darstellt.

Das Absolute ist, noch grundsitzlicher gesprochen, Bedingung der Moglichkeit fiir
kognitive Akte im Allgemeinen, es ldsst sich also als Kernbegriff einer Meta-Metaphysik!?
begreifen. Kurzum: Das Absolute hintergreift nicht nur religiése Argumente und Horizonte,
sondern schlicht alle moglichen Horizonte menschlicher Vorstellungswelten. Es ist
gewissermallen der Horizont aller moglichen Horizonte bzw. eine urspriingliche Dimension,
die tber alle distinkten Verhiltnisse und die sog. Subjekt-Objekt-Spaltung hinausgeht,
seinerseits aber Distinktionen, Spaltungen, ja Begriffsbildungen iiberhaupt allererst bedingt.

Diesen Gedanken habe ich an anderer Stelle ausfiihrlicher dargelegt.!®

13 Das Absolute in uns.

14 Johannis Scotti seu Eriugenae Periphyseon. Vol. 1 (Ed. Edouard Jeauneau. Turnholt: Brepols, 1996), lin. 753—
754 (= Patrologia Latina Vol. 122, 460A). Dionysios Pseudo-Areopagités: De divinis nominibus 11 §3; Corpus
Dionysiacum. Vol. 1 (Ed. Beate R. Suchla. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 1990), p. 125, lin 15.

15 Der Begriff ,,Meta-Metaphysik* ist in letzter Zeit in Mode gekommen. Fraglich ist allerdings, ob dieser Begriff
iberhaupt Sinn ergibt. Vgl. dazu Anton F. Koch: ,,Metaphysik in transmetaphysischer Zeit“. In: Christoph
Erhard/David MeiBner/Jorg Noller (Hg). Wozu Metaphysik? Historisch-systematische Perspektiven. Freiburg im
Breisgau/Miinchen: Karl Alber, 2017, 130-150; hier 130: ,Neuerdings ist iiberfliissigerweise auch von
Metametaphysik die Rede, als ob Metaphysik nicht selbstbeziiglich wire und ihre eigene Hintergrundtheorie nicht
ohnehin einschldsse.“ Gleiches diirfte dann fiir den Begriff der ,,Meta-Philosophie® gelten.

16.S. oben, Anm. 5. S. ferner ,,Nicholas of Cusa’s Not-Other: The Absolute as Negative Self-Reference®. Dionysius
31 (2013), 117-126 [https://ojs.library.dal.ca/dionysius/article/view/4790]; Der negative Selbstbezug des
Absoluten: Untersuchungen zu Nicolaus Cusanus’ Konzept des Nicht-Anderen. Berlin/Boston: Walter de Gruyter,
2014; ,,Love in the Thought of John Scotus Eriugena®. In: Carl O’Brien und John Dillon (Hg). Platonic Love from
Antiquity to the Renaissance. Cambridge University Press, 2022, 171-183


https://ojs.library.dal.ca/dionysius/article/view/4790

Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 6

Allerdings bleibt hier zu betonen, dass das Absolute zwar Bedingung aller moglichen
religiosen Begriffsbildungen und Konzeptionalisierungen des Menschen ist. Daraus ldsst sich
aber nicht schlieen, dass sich bestimmte religiose Systeme oder Aussagen auch so direkt aus
dem Absoluten ableiten lieBen. Ein Beispiel: Interessanterweise scheint der Gott des Alten und
Neuen Testamentes mannlich konnotiert zu sein. Das Absolute der henologischen Metaphysik
aber iibersteigt jede Geschlechtszuschreibung, denn es iibersteigt jede Objektivation. Aus dem
Absoluten ldsst sich diese spezifische Deutung Gottes weder herleiten noch rechtfertigen.
Deswegen ist es auch plausibel, dass sich feministische Kritiken gegen bestimmte ontologische
und substanzialistische Metaphysikformen richten, die dazu beitragen konnen, patriarchische
Machtgefiige zu verfestigen. Die entscheidende Frage ist jedoch, ob und in welchem Umfang
diese Kritiken auch auf eine henologische Transzendenzmetaphysik tibertragbar sind. Denn
dort wird das Absolute gerade nicht als bestimmbar gedacht, sondern als Bedingung aller
Bestimmbarkeit. Patriarchische Weltdeutungen lassen sich aus einer solchen Metaphysik nicht
ableiten und verlieren daher komplett ihren Riickhalt, insofern sie nicht mehr an letzte Griinde
oder — platonisch gesprochen — das avondOetov (anhypotheton) angebunden sind.

Dieses letzte Thema ist — dariiber hinausgehend — mit der Frage verbunden, was eigentlich
ethisch aus der Transzendenzmetaphysik folgt. Ich habe diesbeziiglich bereits eine Antwort
vorgeschlagen: Sie ist orientiert an der Einsicht, dass der (Neu)Platonismus bes. von Plotin,
Proklos oder Meister Eckhart als Philosophie der Freiheit begriffen werden muss. Diese Denker
haben meiner Ansicht nach mit ihren Systemen die Grundlage fiir eine dreifache Forderung
gelegt: Aus ihrem Denken ldsst sich ndmlich die Forderung nach Toleranz, wechselseitiger
Anerkennung und gesellschaftlichem Zusammenhalt ableiten. Einer Vereinnahmung etwa
durch totalitire Gedanken versperrt sich bes. die Philosophie Plotins aus systematischen

Griinden.!”

I11.3) Braucht es das Absolute?

In diesem Abschnitt argumentiere ich nicht auf der Grundlage einer bestimmten Definition
des Absoluten. Es geht hier also weniger darum, was das Absolute ist. Vielmehr will ich auf die
Unhintergehbarkeit der Beschéftigung mit dem Absoluten verweisen. Auf die Bedeutung des

Absoluten werde ich spiter in aller Kiirze eingehen (Abschnitt IV).

[https://doi.org/10.1017/9781108525596.014]; ,,How Evil Happens to Be: Dionysius the pseudo-Areopagite on
the Origin of Evil“. Universitdtbibliothek Heidelberg (2024) [DOI: 10.11588/heidok.00035519].

17 Max Rohstock: ,,Der kaiserzeitliche Platonismus: Plotins existenzielle Metaphysik*. In: David Burkhart Janssen
und Charlotte Kirsch-Klingelhoffer (Hg). Der Kaiser als Theologe. Tiibingen: Mohr Siebeck (im Erscheinen). Auf
diesen Aspekt komme ich auch spéter noch einmal kurz zu sprechen (Abschnitt IV und VI).


https://doi.org/10.1017/9781108525596.014
https://doi.org/10.11588/heidok.00035519

Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 7

(1) Grundsitzlich gilt erstens: Metaphysische Fragen sind genauso unhintergehbar wie
philosophische.!® Ein Beispiel: Der Mensch neigt dazu, zu verabsolutieren. Was der Mensch
aber zum Absoluten erhebt, ist hidufig bloB relativ, also gar nicht wirklich absolut im strengen
Wortsinn. Menschen erheben ndmlich bestimmte Ziele (etwa Macht oder Reichtum), Mittel
oder gar sich selbst zum ,,Maf aller Dinge* und verabsolutieren damit endliche oder relative
Gegenstinde oder Subjekte. Sollte der Mensch aber diese konkreten Gehalte zum Absoluten
erheben? Solche Verabsolutierungen koénnen, ja miissen sogar infrage gestellt werden.!®

Was allerdings kann dann an ihre Stelle als Absolutes gesetzt werden? Genau hier beginnt
das eigentliche Kerngeschift der Metaphysik, in der es nicht nur darum geht, Aufschluss iiber
den Begriff des Absoluten zu geben. Es geht ndmlich auch darum, zu ergriinden, wie man zu
Absolutheitsbildern und -vorstellungen kommt und welche Bedeutung diese Bilder und
Vorstellungen fiir das konkrete Leben des Einzelnen wie auch der gesamten Gesellschaft haben.
Dabei geht die Metaphysik aber nicht empirisch vor, sondern argumentiert
transzendentalphilosophisch.

Mit diesem Punkt ist iibrigens auch geklért, wie wir einen Zugang zu etwas haben konnen,
das nicht fiir jeden Menschen offenkundig ist. Wer hat schon das Absolute gesehen? Wenn wir
ndmlich anerkannt haben, dass jeder Mensch dazu neigt, zu verabsolutieren, kdnnen wir
hinterfragen, was wir verabsolutieren. Das Absolute ist also in dieser oder jener Form uns
bereits priasent. Wir kommen also {liber diesen Umweg zur Frage, was das Absolute eigentlich
sein soll.

Im Zuge dieses fragenden Zugriffs kann es dazu kommen, dass sich unser Begriff des
Absoluten verschiebt. Ein anschauliches Beispiel gibt Fichte in seiner 1806 erschienene
Anweisung zum seligen Leben. Fichte setzt zunichst — und durchaus in Ubereinstimmung mit
einem Hauptstrang der abendlidndischen Philosophie?® — das Sein als das Absolute.
Demgegeniiber ist das Dasein unsere Vorstellungswelt bzw. unser Bewusstsein. Im Verlauf der
Diskussion stellt sich heraus, dass sich die Vorstellung vom Absoluten verschieben muss.

Genau genommen avanciert letztlich die Liebe zum Absoluten — und damit die Dimension oder

18 Zur Unentrinnbarkeit der Philosophie s. Karl Jaspers: Einfiihrung in die Philosophie. Miinchen: Piper, 1953,
12-15.

19 Verweisen lieBe sich etwa auf Seren Kierkegaard, der die Setzung endlicher Ziele sogar mit Verzweiflung
verbindet, etwa anhand des Machtmenschen: Gesammelte Werke. Vol. 24/25, Die Krankheit zum Tode;, Der
Hohepriester — der Zéllner — die Siinderin. Ubers. von Emanuel Hirsch. Diisseldorf/Koln: Diederichs, 1954, 15;
vgl. auch 77-78.

20 D.i. die parmenideische Philosophie, die vor allem iiber Platon in die abendlindische Geistesgeschichte hinein
gewirkt hat.



Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 8

der Horizont, durch die bzw. den wir die Disjunktion von Sein und Dasein setzen und darin
Sein und Dasein aufeinander beziehen konnen.?!

Sehen wir mal von Fichtes Analyse ab, so ldsst sich diese Verschiebung durchaus
universalisieren: Was wir zunidchst als absolut gesetzt haben, hilt in den meisten Féllen einer
genauen Priifung nicht als Absolutes stand. Es kommt demnach — freilich nur dann, wenn wir
ernsthaft hinterfragen, — zu einer Verschiebung unserer Vorstellung dariiber, was das Absolute
ist. Fichte ging diesen Weg ernsthaften Fragens konsequent. So wie er auf der Suche nach der
Bedingung der Mdglichkeit von Erkenntnis war, so konnen auch wir heute diese fiir die
Erkenntnistheorie zentrale Frage nicht beiseite wischen. Denn sie bleibt aktuell.? Die Frage
nach den Grundlagen unserer Akte und — damit einhergehend — die Frage, ob wir diese
Grundlagen thematisieren konnen und, wenn ja, wie wir sie thematisieren kdnnen, miissen
gestellt werden.

(i) Grundsitzlich gilt zweitens: Es gibt zahlreiche Gegner:innen der Metaphysik. Sie alle
aufzuzdhlen, sprengt aber den Rahmen dieser Vorlesung fundamental. Daher gebe ich nur zwei
Beispiele:

Der analytische Philosoph Rudolf Carnap etwa hat die Metaphysik fiir sinnlos erklért. Eine
solche Aussage ist freilich nur mdglich, wenn bereits geklért ist, was unter Sinn {iberhaupt zu
verstehen ist. Fiir Carnap kann sich Sinn ausschlieBlich dort konstituieren, wo Aussagen auf
Erfahrungsgegenstinde bezogen sind.

Antworten ldsst sich mit einem kurzen Blick auf die Grundziige des ebenfalls
metaphysikfeindlichen Konstruktivismus. Wahrheit und Sinn werden dort als konstruierbar
begriffen, allerdings ausdriicklich ohne Riickgriff auf metaphysische Prinzipien. Sinn ist
demnach nicht etwas Gegebenes, sondern wird zwischen Akteuren ausgehandelt. Sinn entsteht
demnach relational — im Aushandlungsprozess zwischen Akteuren. Diese Annahme setzt
jedoch bereits voraus, dass Relationalitét selbst sinnstiftend ist. Genau hierin liegt eine genuin
Platonische Grundeinsicht der sog. Ideenlehre — oder genauer: der Ideenlehre als Bezugsrahmen
der sog. obersten Gattungen (uéyiota yévn/megista gené):>* Platon hat Sinn nicht aus isolierten
Entitdten hergeleitet, sondern aus ihrem wechselseitigen Bezug. Relation ist nicht die
nachtrigliche Verkniipfungen von angeblichen Substanzen, sondern der dynamische Bezugs-
und Differenzrahmen, in der jede Idee erst als solche bestimmt werden kann und in dem Sinn

iiberhaupt erst moglich wird.

21 Dazu Rohstock: Das Absolute in uns, 289-302 und 313-319.
22 Rohstock: ,,Metaphysical Transcendence in Plotinus®, 567-568.
23 Die Zentralstelle ist Sophistés 254a~259b (Ed. John Burnet. Oxford University Press, 1900-1907).



Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 9

Dieser Gedanke ldsst sich noch fundamentaler formulieren: Nach (neu)platonischer
Auffassung gibt es ewige Denkgesetze, das sind die Ideen, ohne die Sinn weder konstituiert
noch konstruiert werden konnte. Zwar mégen menschliche Akteure Sinn konstruieren — doch
diese Konstruktion vollzieht sich nicht im luftleeren Raum. Sie ist gebunden an Denken und
Bewusstsein, und Denken wie Bewusstsein sind nur mdglich unter der Geltung von
Denkgesetzen einerseits und in Bezug auf das Absolute andererseits. Denkgesetze und
Absolutes sind Dimensionen, die unserem konstruierenden Zugriff vorausliegen, von uns
unabhidngig sind und sich nicht empirisch erfahren lassen.

Sowohl Carnaps These von der Sinnlosigkeit der Metaphysik als auch der
konstruktivistische Sinnbegriff setzen damit Denkgesetze voraus, die selbst nicht im
Empirischen wurzeln. Sie operieren mit Voraussetzungen, ohne die weder sinnvolle Aussagen
gemacht noch Sinn konstruiert werden kdnnten. Carnap und der Konstruktivismus {ibernehmen
auf diese Weise das metaphysische Strukturprinzip der Ideenlehre und der Henologie, ohne sich
dessen bewusst zu sein. Diese Prinzipien sind nichts anderes als die Bedingung der Mdglichkeit

von Sinnkonstruktionen und damit alles andere als obsolet oder sinnlos.

IV) Kurze Eingabe zur existenziellen und ethischen Bedeutung des

Absoluten

Der Begriff des Absoluten darf natiirlich nicht einfach im Sinne einer rein abstrakten
Prinzipientheorie ~verstanden und nicht ausschlieBlich in erkenntnistheoretischen
Zusammenhingen untersucht werden. Vielmehr ist die Beschéftigung mit dem Absoluten und
mithin die Metaphysik zu allen Zeiten existenzphilosophisch und ethisch zu wenden.?* Dass
das Absolute eine ethisch-existenzielle Bedeutung aufweist, habe auch ich bereits mehrfach

darzulegen versucht.”® Und doch ldsst sich diese Bedeutungsdimension noch weitaus

24 Ich verweise auf eine kleine Auswahl zentraler Werke von Theo Kobusch: ,Metaphysik als Einswerdung: Zu
Plotins Begriindung einer neuen Metaphysik®“. In: Ludger Honnefelder und Werner SchiiBler (Hg). Transzendenz:
Zu einem Grundwort der klassischen Metaphysik. Paderborn et al.: Schoningh, 1992, 93—114; ,,Metaphysik als
Lebensform: Zur Idee einer praktischen Metaphysik®™. In: Wouter Goris (Hg). Die Metaphysik und das Gute:
Aufsdtze zu ihrem Verhdltnis in Antike und Mittelalter. Jan A. Aertsen zu Ehren. Leuven: Peeters, 1999, 27-56;
»Negative Theologie als praktische Philosophie®. Archivio di Filosofia 70 (2002), 185-200;
,,Lesemeistermetaphysik — Lebemeistermetaphysik: Zur Einheit der Philosophie Meister Eckharts®. In: Andreas
Speer und Lydia Wegener (Hg). Meister Eckhart in Erfurt. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 2005, 239-258;
Selbstwerdung und Personalitit: Spdtantike Philosophie und ihr Einfluf3 auf die Moderne. Tiibingen: Mohr
Siebeck, 2018.

25 Plotins Existenzmetaphysik: Selbstwerdung durch Selbstvernichtung?“ In: Fabian Vélker (Hg).
Selbstvernichtung als Selbstverwirklichung: Interkulturelle, interreligiése und interdisziplindre Perspektiven.
Paderborn: Brill Schoningh (im Erscheinen); ,,Der kaiserzeitliche Platonismus® (im Erscheinen); ,,Verzweifeltes
Zweifeln: Kritische Anmerkungen zu Sextus Empiricus’ Pyrrhonischer Skepsis®. Freiburger Zeitschrift fiir
Philosophie und Theologie 71/2 (2024), 417-436; ,,Vita activa und vita contemplativa®.



Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 10

tiefgreifender darlegen — es handelt sich, mit anderen Worten, um ein dridngendes
Forschungsdesiderat. Nur Grundziige will ich im Folgenden skizzieren.

Eine rein abstrakte Theorie des Absoluten verfehlt die eigentliche Bedeutung von
Transzendenzmetaphysik: In ihr geht es darum, den Menschen mit letzten und
unhintergehbaren Fragen und Grenzen zu konfrontieren. Nur in der Konfrontation mit der
letzten Grenze, dem Absoluten also, vermag sich der Mensch {iber seine Vermogen vollstindig
aufzukldren und so iiber sein eigenes Verhalten wirklich Rechenschaft abzulegen. Diese
praktisch-philosophische Wendung der Metaphysik ist bei Platon und Plotin angelegt — fiir die
Metaphysik Plotins habe ich sogar den Begriff der Existenzmetaphysik vorgeschlagen. Diese
Wendung kann sogar als Signatur (neu)platonischen Denkens auch weit {iber die Antike hinaus
gelesen werden.

Faktisch gesehen ist letztlich jeder einzelne Mensch mit den letzten Fragen konfrontiert. Er
kann sie zwar ignorieren — dann bleiben sie freilich ungeldst bestehen und der Druck, den sie
ausiiben, wird dadurch nicht geringer. Jeder einzelne Mensch muss selbst Rechenschaft dariiber
ablegen, wie er diese Fragen beantwortet. Wir miissen uns zu ihnen irgendwie verhalten,
insofern sie wie unbedingte Forderungen an uns herantreten und so unumgénglich sind. Daher
bleiben metaphysische Fragen, auch wenn sie von unterschiedlichen Denker:innen zu
unterschiedlichen Zeiten unterschiedlich beantwortet wurden, stets aktuell. Denn wenn jeder
Mensch sie beantworten muss, erneuert sich die Frage stets von Neuem. Und da ist noch mehr:
Selbst wenn wir glaubten, die Fragen bereits beantwortet zu haben, drdngen sie sich doch immer
wieder neu auf. Denn Einsichten kdnnen verblassen und auch unsere Haltungen sind nicht in
Stein gemeifelt, sondern permanenten Verdnderungen ausgesetzt. Daher bleibt die Arbeit ,am*
Absoluten Aufgabe des Menschen.

Welche Konsequenzen hat aber diese Arbeit ,am‘ Absoluten? Eine umfassende Antwort
sprengt leider den Rahmen dieser Vorlesung. Daher kann ich nur einige wichtige Skizzen
liefern:

Das Absolute lésst sich als letzte Grenze beschreiben, die sich vom menschlichen Denken
nicht tiberspringen ldsst. An dieser letzten Grenze kommt es zu einem produktiven Scheitern.?®
Zentraler Dreh- und Angelpunkt ist hier die Tatsache, dass das Absolute sich weder beweisen
noch wie ein Objekt beschreiben oder denken ldsst. Unser Denken scheitert konstitutiv am
Begreifen des Absoluten — es lésst sich nicht wissen. Karl Jaspers hat dieses Nichtwissen néher
beleuchtet: Es sei, so Jaspers, ,,nicht das leere Nichtwissen, das nicht weil3, da3 es nicht weil3,

oder das gleichgiiltig liegen ldsst, was es nicht wissen kann. Es ist vielmehr das wissende

26 Zum Begriff des produktiven Scheiterns in (neu)platonischen Kontexten s. Rohstock: Das Absolute in uns.



Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 11

Nichtwissen (docta ignorantia), das sich denkend entfaltet und sich erfiillen ldsst.“?” Mehr noch
konstatiert er: ,,Die Befreiung durch Philosophie spricht sich in Sdtzen aus, die Negationen sind.
Diese aber vernichten nicht die Existenz, sondern 6ffnen ihr den Raum. Das hochste Wissen
der Philosophie spricht sich als Nichtwissen aus, das aber nicht das anfdngliche, zugunsten des
Wissens aufzuhebende Unwissen, sondern das auf dem Grunde allen Wissens, erst an dessen
Grenze sich vollendende Nichtwissen ist.*?®

Jaspers umreillt hier einen (new)platonischen Grundgedanken, den ich noch einmal
zuspitzen mochte: Unser wissendes Scheitern am Absoluten ist insofern produktiv, als wir
durch es unsere eigene Nicht-Absolutheit anerkennen. Diese Anerkennung der eigenen Nicht-
Absolutheit ist entscheidend fiir das rechte Selbstverstindnis des menschlichen Ich. Sieht es
nidmlich ein, nicht selber das Absolute sein zu kénnen, kommt es zu einer Selbstbescheidung.
Es lasst sich auch von Demut sprechen, also von einer Haltung, die den Menschen, der sie
eingenommen hat, ultimativ daran hindert, sich herrenmenschlich {iber seine Mitmenschen zu
erheben.?” Es ist genau diese Anerkennung der eigenen Nicht-Absolutheit, die auch dem
metaphysisch ,,Unmusikalischen* etwas sagen kann.’® — Dies ist, nebenbei bemerkt, auch ein
Hinweis darauf, dass der moderne Mensch seine Arroganz ziigeln sollte: Altere Denker:innen
— bes. der (neu)platonischen Tradition — waren mitnichten unaufgeklirt, vielmehr lassen sich
aus ihren Systemen Forderungen ableiten, die uns gerade heute unmittelbar ansprechen, weil
sie der Genese von Machtstrukturen den Boden entziehen.

Die in letzter Konsequenz auch gesellschaftspolitische Botschaft der eigenen Nicht-
Absolutheit bleibt sogar und gerade im Angesichts des derzeit kursierenden Transhumanismus
von besonderer Bedeutung. Der Transhumanismus sucht menschliche Existenzfragen und
Grundprobleme im technischen Fortschritt®! zu 16sen: Menschliche Schwichen sollen durch
Technologie — worunter auch KI fdllt — kompensiert werden. Letztlich wird sogar

Unsterblichkeit durch ,,mind-uploading* versprochen. Davon abgesehen, dass diese Losungen

27 Karl Jaspers: Nicolaus Cusanus. Miinchen: Piper, 1964, 25.

28 Karl Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung, 475.

29 Demut®, so mochte ich hier hinzufiigen, ist ein Begriff, der gegenwirtig mit Vorstellungen von Mittelalter und
frither Neuzeit und — damit eng verkniipft — der damaligen Dominanz der Kirche und ihrer Dogmen verbunden
wird. Wenn ich nun diesen Begriff verwende, so fordere ich keine Riickkehr in vergangene Zeiten: Demut ist also
kein Begriff, der alte Machtstrukturen wiederbeleben soll (1). Auerdem meine ich damit nicht, dass man sich vor
Gott oder — allgemeiner gesprochen — einer metaphysischen Instanz fiirchten oder dngstigen soll (2). Sicherlich
lasst sich aber von einer Ehrfurcht gegeniiber einer Dimension spreche, die wir nicht kontrollieren kénnen und
iiber die wir nicht nach Belieben verfiigen.

30 In seiner Dankensrede fiir den Friedenspreis des Deutschen Buchhandels hat Jirgen Habermas davon
gesprochen, dass die Anerkennung der eigenen Kreatiirlichkeit (im Angesichts ,,absolute[r] Differenz* zu Gott)
auch dem ,,religios Unmusikalischen* etwas sagen konne. S. Jiirgen Habermas: Dankesrede: Glauben und Wissen.
Friedenspreis des Deutschen Buchhandels 2001. [URL: https://www.friedenspreis-des-deutschen-
buchhandels.de/alle-preistracger-seit-1950/2000-2009/juergen-habermas. |

31 Fortschritt“ ist ohnehin ein zweifelhaftes Konzept. S. dazu Ciirsgen: Nihilismus, 96-130.


https://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/alle-preistraeger-seit-1950/2000-2009/juergen-habermas
https://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/alle-preistraeger-seit-1950/2000-2009/juergen-habermas

Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 12

gar keine sind, geht es bei der Anerkennung der eigenen Nicht-Absolutheit nicht um das
Verschieben von Grenzen im Fortschritt der Forschung. Es geht darum, die prinzipiellen und
uniiberspringbaren Grenzen menschlicher Vermdgen iiberhaupt anzuerkennen, um wiederum
iiberhaupt einsehen zu kdnnen, dass der Mensch nicht Gott ist und auch niemals zu Gott werden
wird. Allein diese Anerkennung kann ihn davor bewahren, sich herrenmenschlich {iber seine
Mitmenschen erheben zu wollen.

Die Anerkennung der eigenen Grenzen und der Vollzug von Demut sind sicherlich zentrale
Ziele einer existenziell betriebenen praktisch-philosophischen Auseinandersetzung mit dem
Absoluten. Sie reicht aber nicht aus, um die existenzielle Bedeutung des Absoluten zu
verdeutlichen. Denn {iber diese Anerkennung hinaus verheifit die Auseinandersetzung mit dem
Absoluten die Genese von Vertrauen und Gelassenheit.

Bedeutung und Genese von Vertrauen und Gelassenheit sind natiirlich ein eigenes Thema
fiir sich, daher kann ich hier nur schlaglichtartig auf eine Pointe hinweisen, die sich so in
zahlreichen (neu)platonischen Texten finden ldsst — und zwar unabhéngig davon, ob es sich um
einen paganen, christlichen, jiidischen oder islamisch gepriagten (Neu)Platonismus handelt: Das
Absolute wird im Laufe (neu)platonischer Analysen als tragendes und stets unmittelbar
prdsentes Fundament unserer Lebensvollziige entdeckt. Es wird entdeckt als das Eigentliche in
uns, als ein uns innerliches Grundstromen, das mit uns verwachsen ist. In (neu)platonischen
Traditionen wird die tragende Présenz des Absoluten auch gerne durch die Lichtmetapher
veranschaulicht.’? Die Erfahrung der Prisenz erzeugt eine Stimmung oder ein hochstes Fiihlen,
die uns durch den Alltag trigt — auch im Angesicht des unausweichlichen Todes und des
unausweichlichen Untergangs der eigenen Individualitét.

Auf diesem Hintergrund will ich folgenden Schluss wagen: Existenzielle Fragen bleiben, sie
lassen sich nicht ignorieren, mit dem Verweis auf ihre Unbeantwortbarkeit beiseite wischen
oder transhumanistisch beantworten. Sinnvoll verhandelt werden konnen sie allein im
Angesicht des vollkommen transzendenten Absoluten. Und von dorther kommt uns
Orientierung zu. Das ist keine dezidiert religiose Aussage, wird aber mit religidser
Terminologie vorgetragen. Denn die Beschiftigung mit dem Absoluten kann, worauf ich hier
freilich nur en passant hinweisen kann, durchaus soteriologisch gewendet werden. Es handelt

sich aber um eine dezidiert philosophische Beschiftigung, die die Philosophie wieder das

32 S, etwa Rohstock: ,,How Evil Happens to Be*, 9: ,,Light is not visible as a distinct object, because it is pure
transparency and, therefore, cannot be looked at like a concrete object. Rather, it contours concrete objects with
its sheer presence. Every concretization, we can see from this imagery, is carried by a horizon which itself
transcends all concretions and determinations but can act everywhere as a principle. In other words, in the image
of light, the Absolute is illustrated as the de-categorized or de-ontologized condition of possibility for all
realizations or actualizations.*



Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 13

werden ldsst, was sie von Anfang an schon immer war: Die Disziplin von Sinnsuche und

Sinnauffindung schlechthin.

V) Leseempfehlungen zur Bedeutung der Transzendenzmetaphysik

Einfiithrende Werke zur Metaphysik sind nicht unproblematisch,®® vor allem aus einem
Grund: Die Differenz henologischer Metaphysik bzw. der Transzendenzmetaphysik einerseits
und ontologischer Metaphysik andererseits — sie ldsst sich auch mit Abstrichen als Differenz
zwischen (neu)platonischer und aristotelisch Metaphysik begreifen — wird oftmals nur
unzureichend herausgearbeitet. Diese ausbleibende Unterscheidung ist vermutlich nicht ganz
unschuldig an der Darstellung henologischer Metaphysik als starre Substanz(en)metaphysik —
besonders im Hinblick auf die sog. Hypostasen in Plotins Philosophie. Dass henologische
Metaphysiken demgegeniiber hochst dynamische Beziehungsgefiige sind, kann so leicht
iibersehen werden. Im Allgemeinen wird bei der Betrachtung von metaphysischen Systemen
zu héufig auf den Begriff der Substanz rekurriert, der in der (neu)platonischen Tradition aber
dynamischer angelegt ist als in der aristotelischen.?*

Vor diesem Hintergrund empfehle ich eher folgende Fachwerke.* Sie scheinen zwar bereits
eine gewisse Vertrautheit mit der Thematik vorauszusetzen. Dennoch eignen sie sich auch als

Einflihrungen, wenn man sich ihnen mit Offenheit und Muf3e widmet:

Karl Albert. Philosophische Studien. Vol. 1, Philosophie der Philosophie. Sankt Augustin:
Academia Verlag Richarz, 1988.

Werner Beierwaltes. Denken des Einen: Studien zur neuplatonischen Philosophie. Frankfurt am
Main: Vittorio Klostermann, 1985.

Tobias Dangel/Markus Gabriel (Hg). Metaphysik und Religion. Im Gedenken an Jens
Halfwassen. Tiibingen: Mohr Siebeck, 2023.

33 Es gibt natiirlich gute Einfiihrungen. Eine davon ist Jorg Disse: Kleine Geschichte der abendlindischen
Metaphysik: Von Platon bis Hegel. 2. Aufl. Darmstadt: WBG, 2004. Sicherlich bin ich mit einigen Darstellungen
— bes. mit Blick auf Plotin — nicht rundherum einverstanden. Das dndert aber nichts daran, dass sich Disses Buch
durch einen sehr klaren Blick auf die relevanten Aspekte der entsprechenden Systeme auszeichnet. Eine
Einfithrung kann kaum besser gestaltet werden.

34 Eine aristotelisch inspirierte Replik hierauf konnte freilich lauten, dass die hchste Substanz in aristotelischen
Kontexten évépyela (energeia), also Tatigkeit und damit Lebendigkeit schlechthin, sei. Das ist aber hinsichtlich
der Ideen in Platons Sophistés gar nicht anders. Zu einer nochmaligen Dynamisierung kommt es dann in der
(neu)platonischen Tradition, bes. ab Plotin. In dieser Tradition werden Tétigkeit und Lebendigkeit des absoluten
Geistes noch einmal durch die dOvapug mévtwv (dynamis panton) iberstiegen. Die dvvopg tdvtov, um es klar zu
markieren, meint dabei keineswegs Moglichkeit, sondern ist als Kraft oder gar als ,,Allmacht zu verstehen. Genau
genommen handelt es sich dabei um ein ent-ontologisiertes, ent-substanzialisiertes und ent-kategorialisiertes Ur-
Stromen. S. dazu Rohstock: Das Absolute in uns.

35 Die Liste lieBe sich problemlos verlingern, sie deckt also bei weitem nicht die gegenwirtigen Bemiihungen ab,
das Absolute wieder als ernsthaften Gegenstand philosophischer Forschung fruchtbar zu machen.



Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 14

Christoph Erhard/David MeiBner/Jorg Noller (Hg). Wozu Metaphysik? Historisch-
systematische Perspektiven. Freiburg im Breisgau/Miinchen: Karl Alber, 2017.

Jens Halfwassen. Auf den Spuren des Einen: Studien zur Metaphysik und ihrer Geschichte.
Tiibingen: Mohr Siebeck, 2015.

——.  Grundfragen der Metaphysik: FEine FEinfiihrung in Geschichte und Gestalten
metaphysischen Denkens. Tiibingen: Mohr Siebeck, 2024.

Wolfram Hogrebe. Echo des Nichtwissens. Berlin: Akademie Verlag, 2006.

——. Philosophischer Surrealismus. Berlin: Akademie Verlag, 2014.

Karl Jaspers. Philosophie. 3 Vol., 3. Aufl. Berlin/Goéttingen/Heidelberg: Springer, 1956.

——. Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung. Miinchen: Pieper, 1962.

——. Der philosophische Glaube. Miinchen: Pieper, 1974.

——. Die Chiffern der Transzendenz. Basel: Schwabe, 2011.

——. Die grofsen Philosophen. 3. Aufl. Miinchen: Pieper, 2018.

Theo Kobusch. Selbstwerdung und Personalitiit: Spdtantike Philosophie und ihr Einfluf auf
die Moderne. Tilibingen: Mohr Siebeck, 2018.

Johann Kreuzer. Gestalten mittelalterlicher Philosophie: Augustinus, Eriugena, Eckhart,
Tauler, Nikolaus von Kues. Miinchen: Wilhelm Fink, 2000.

Bernhard Waldenfels. Hyperphdnomene: Modi hyperbolischer Erfahrung. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 2012.3¢

Roberto Vinco. Elemente einer Evidenzmetaphysik: Eine geschichtsphilosophische Studie.
Tiibingen: Mohr Siebeck, 2021.

Dirk Westerkamp/Astrid von der Lithe (Hg). Metaphysik und Moderne: Ortsbestimmungen
philosophischer Gegenwart. Festschrift fiir Claus-Artur Scheier. Wiirzburg: Konigshausen
& Neumann, 2007, bes. 15-125.

VI) Entgegnungen auf die Entgegnungen

Auf meine Entgegnungen konnen wiederum weitere Entgegnungen folgen, also weitere
Repliken, die die Beschiftigung mit dem Absoluten erneut hinterfragen. Ich mochte sie
abschlieBend kurz thematisieren. Sie sind meiner Ansicht nach tatsdchlich zwangsldufige

Entgegnungen auf eine Beschiftigung mit dem Absoluten im Zeitalter moderner Demokratie.

36 Dass ich auch auf einen Phidnomenologen verweise, hat einen einfach Grund: Ich sehe zwischen meinen
historisch-systematischen Arbeiten zum Absoluten bzw. zur Transzendenz und gegenwértigen
phénomenologischen Forschungen wechselseitige Anschlussfahigkeit. In diesem Zuge liee sich auch auf die
jingst erschienenen Vorlesungsmanuskripte Alexander Schnells verweisen: Die Entdeckung der
Praphdnomenalitdt: Vorlesungen zur theoretischen Phdnomenologie. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann,
2025.



Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 15

Teile dieser Einwédnde sind nicht neu — es handelt sich ndmlich um einen Komplex an
Vorwiirfen, der teilweise Jahrtausende alt ist, so alt ndmlich wie die Philosophie selbst. Der
Vorwurfs-Komplex ldsst sich in drei Stufen untergliedern:

(1) Ist Philosophie, besonders aber die Transzendenzmetaphysik, nicht purer Elitarismus,
abgehobener Intellektualismus oder gar Weltflucht, also eine Weise, sich gegeniiber den
(eigentlichen) Problemen der diesseitigen Welt zu verschlieBen? Und noch einmal anders
gefragt: Was gehen metaphysische Uberlegungen schon die arbeitende Bevélkerung an, die
schlicht andere, ndmlich existenzielle Sorgen habe?

(i1) Der zweite Vorwurf wiegt besonders schwer: Die Beschiftigung mit metaphysischen
Grundfragen offenbare nicht nur, sondern festige sogar gesellschaftliche Hierarchien und
fordere damit im schlimmsten Fall sogar Machtmissbrauch. Wie sollen Menschen, die aus
gesellschaftlichen oder korperlichen Griinden heraus ihre geistigen Vermdgen nicht voll
ausschopfen konnen, sich mit den hochkomplexen Problemen, die sich bei der Beschéftigung
mit dem Absoluten zwangsldufig ergeben, auseinandersetzen? Und wie sollen sie in diesem
Zuge den geistigen Weg der Selbstwerdung gehen konnen?

(ii1) Dieser letzte Vorwurf ldsst sich noch einmal steigern: Was sollen Opfer von Verbrechen,
Unterdriickung und Krieg, klinisch depressive Menschen, Demenzkranke oder gar
Komapatient:innen mit dem Absoluten anfangen? Es scheint an ihrer Lebensrealitdt
vollumféanglich vorbeizugehen.

Diese Fragen sind sicherlich vollig berechtigt, umfassend beantworten kann ich sie im
Rahmen dieser Vorlesung nicht. Ich mochte daher lediglich darauf hinweisen, dass in der
Geschichte der Transzendenzmetaphysik diese Vorwiirfe — mutatis mutandis — entweder
bekannt waren oder antizipiert wurden. Jedenfalls miissen sie nicht als Entgegnungen
verstanden werden, die das Projekt der Transzendenzmetaphysik prinzipiell unterminieren.

(ad 1) Plotins und Meister Eckharts Philosophien etwa sind gute Beispiele dafiir, dass sich
Transzendenzmetaphysik systematisch gegen den Vorwurf des Elitarismus und der
Weltfliichtigkeit versperrt.’” Der Vorwurf des Elitarismus trifft, das mochte ich hier betonen,
besonders den (Neu)Platonismus,*® ist also sehr alt und wird gerne immer wieder wiederholt —
richtiger wird er dadurch nicht. Die Forschung steht hier meiner Ansicht nach vor einem

nachhaltigen Durchbruch.?* Um es kurz zu machen: Der Aufruf zur Selbstwerdung steht schon

37 Ansatzweise habe ich diesen Vorwurf bereits widerlegt. S. dazu ,.Der kaiserzeitliche Platonismus® (im
Erscheinen).

38 Augustinus: Confessiones V11, XX.26 (Ed. Kurt Flasch und Burkhard Mojsisch. Stuttgart: Reclam, 2009).

39 Als Beispiel sei hier die Forschung zu Plotins Ethik erwihnt. Seit Jahren bemiiht sie sich um eine neues
Plotinversténdnis. Es gibt tatsdchlich weitreichende Indizien dafiir, dass die vor allem in dlteren Arbeiten vertretene
Einschdtzung der plotinischen Philosophie als Weltfluchtdenken so nicht zutrifft. Ich verweise hier lediglich auf
einen iiberzeugenden Artikel von Alexandrine Schniewind: ,,The Social Concern of the Plotinian Sage®. In:



Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 16

bei Plotin und Eckhart im Zentrum und richtet sich an jeden Menschen, der diesen Ruf in
Freiheit annehmen soll. Ob er diesen Aufruf aber wirklich annimmt, bleibt, darauf ist mit
Betonung zu verweisen, jedem Menschen selbst iiberlassen.

(ad i) Auch der Hierarchie-Vorwurf scheint mir gerade im Hinblick auf die
Transzendenzmetaphysik ins Leere zu laufen, wenn wir bedenken, dass sie sich gegen den
Herrenmenschen-Wahn wenden lésst. Transzendenzmetaphysik lésst sich vor allem nicht fiir
Machtinteressen einspannen und instrumentalisieren. Ganz im Gegenteil scheint mir die
Anerkennung, die im Angesicht der Transzendenz generiert wird, Toleranz zu fordern und
sogar zu stiften.

Die Transzendenzmetaphysik kann sogar einen weitreichenden und nachhaltigen positiven
Einfluss auf den einzelnen Menschen und dariiber auf die Gesellschaft ausiiben. Nicht nur die
Philosophie im Allgemeinen, sondern die Transzendenzmetaphysik im Speziellen kann einen
Beitrag zur Aufkldrung des einzelnen Menschen leisten. Sie bietet die VerheiBung, durch
analytische und sammelnde Kréfte den einzelnen Menschen zur miindigen Biirger:in zu
transformieren. Freilich muss der einzelne Mensch dieses Angebot auch annehmen, er muss
selbst die Einsichten der Transzendenzmetaphysik vollziehen. Zu Einsichten zwingen kann
man ndamlich niemanden.

(ad ii und iii) SchlieBlich wendet sich Transzendenzmetaphysik auch gegen die arrogante
Vorstellung, nach der der Mensch, der sich in einer miserablen Situation befindet, doch selber
schuld sei, wenn er diese Situation nicht kraft philosophischen Nachdenkens transzendiere bzw.
iiberschreite. Hier ist vor allem ein Punkt entscheidend: Philosophie insgesamt muss sich selbst
bescheiden, insofern philosophisches Nachdenken nimlich voraussetzt, dass wir korperlich und
gesellschaftlich in der Lage sein miissen, dieses zu vollziehen. Es gibt aber korperliche und
gesellschaftlichen Situationen, in denen der Mensch gar nicht mehr in der Lage ist,
Verantwortung fiir sich zu {ibernehmen. Und dann kann er selbstverstindlich auch nicht
philosophieren. Philosophie im Allgemeinen und Transzendenzmetaphysik im Speziellen sind
also keine Allheilmittel, ja im Grunde konnen sie nur denen helfen, die sie sich korperlich und

gesellschaftlich auch leisten konnen.** Die Einschrinkung der Reichweite der

Andrew Smith (Hg): The Philosopher and Society in Late Antiquity. Essays in Honour of Peter Brown. Swansea:
The Classical Press of Wales, 2005, 51-64.

40 Noch einmal anders in aller Kiirze: Transzendenzmetaphysik ist fiir diejenigen konzipiert, die in der Lage sind,
Verantwortung fiir sich zu iibernehmen und an der Schwelle stehen, an der tiefere Einsichten mdglich werden.
Diese Schwelle ist zwiespéltig: Das Zerplatzen des ,,Gehéduses™ — wie es Karl Japsers nennt — kann ndmlich auch
zur Traumatisierung fiihren. ,,Gehduse konnen, auch wenn sie nach Jaspers liberwunden werden sollen, als
Orientierungssysteme  verstanden werden. Zerstoren wir sie, wird uns die Welt rétselhaft.
Transzendenzmetaphysik wiederum kann einen Weg weisen, durch den dieses Problem, das sich im Uberschreiten
von Schwellen zeigt, bis zu einem gewissen Grad abgefedert wird, insofern ja gerade eine Orientierung geboten
wird.



Impuls: Das Absolute und die Frage: Wozu? 17

(Transzendenz)Philosophie muss einerseits klar markiert werden. Andererseits, das mdchte ich
zum Schluss noch einmal hervorheben, unterminiert auch dieses letzte Problem nicht die
Universalitit des existenzphilosophischen Aufrufes, sich (a) tliber sich selbst aufzukldren und
(b) Rechenschaft abzulegen gegeniiber dem eigenen Verhalten. AuBlerdem spricht es nicht
generell gegen die selbsterméchtigenden Kréfte, die uns unsere philosophische Beschéftigung
mit dem Absoluten verleihen kann. Denn wenn aus der Beschiftigung mit dem Absoluten
Vertrauen und Gelassenheit folgen sollen, dann hat uns diese Beschiftigung auch und gerade
heute noch etwas zu sagen. Mit anderen Worten: Transzendenzmetaphysik steht im Dienst der
Menschheit. Verweisen mochte ich hier auf den spatantiken (Neu)Platonismus: Wer, so Plotin,
hinreichend ,,Umgang* mit dem Absoluten hatte, wird auch andere anleiten konnen.*! Aus der
Einsicht, so konnte man es auch formulieren, folgt die Aufgabe, andere anzuleiten. Proklos wird
spater — in seinem Alkibiadeskommentar — vom ,,gbttlichen Liebhaber* sprechen. Dieser fiihrt
diejenigen, die er liebt, mit zur hochsten Einsicht. Die hochste Einsicht bedingt sogar seine

,Hfiirsorgliche Liebe* (8pw¢ mpovontikdg/eros pronoétikos).*

VII) Kurzes Fazit

Wissenschaftlich gesehen lehrt die vorangegangene Skizze vor allem eins: Die Werke lédngst
verstorbener Denker:innen miissen ernst genommen werden. Thre Positionen sind zunéchst so
stark wie moglich zu machen, um einen moglichen Kampf gegen Scheingegner zu vermeiden.
Dem Vorwurf, nur sog. Strohméanner zu bekdmpfen, ldsst sich ohnehin leicht entgehen, wenn
man sich hinreichend mit der Philosophiegeschichte auseinandersetzt. Ich pliddiere also
abschlieBend fiir eine ernsthafte historisch-systematische Auseinandersetzung mit der

Metaphysik und dem Absoluten.

41 Plotin: Enneade V19, 7, 20-26 (Ed. Paul Henry/Hans-Rudolf Schwyzer. Vol. 3, Oxford University Press, 1983).
42 proklos: Sur le Premier Alcibiade de Platon. Vol. 1 (Ed. Alain-Philippe Segonds. Paris: Les Belles Lettres,
1985), p. 44-45.



