## Presses Sorbonne Nouvelle

8 rue de la Sorbonne - 75005 Paris Tel : 00 33 (0)1 40 46 48 02 - Fax : 00 33 (0)1 40 46 48 04 Courriel : psn@univ-paris3.fr

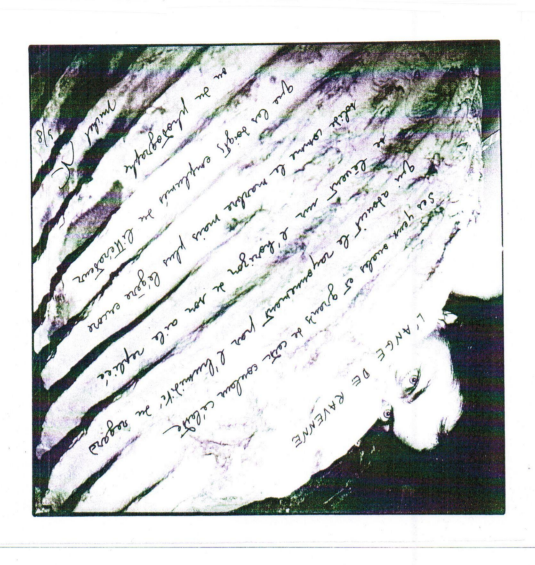
http://psn.univ-paris3.fr

Mireille Calle-Gruber (éd.)

#### Michel Butor Déménagements de la littérature

© Presses Sorbonne nouvelle, 2008 Droits de reproduction réservés pour tous pays ISBN 978-2-87854-417-6





# Ravenne: Bonnefoy/Butor

Christof Weiand

À commencer par les prénoms, la métaphorique de l'ange est bien présente dans l'imaginaire de Michel Butor. Il y a, dès son premier roman, de l'angélique virulent dans l'air. La jeune beauté parisienne fêtant ses vingt ans s'appelle Angèle. L'angélique Mademoiselle Vertigues séduit à des ambigutés : « On sent sous sa blancheur un autre corps plus sombre et obstiné qui anime les danses sauvages. » <sup>1</sup> Et l'on danse beaucoup dans *Passage de Milan*.

Butor et l'ange, en voici les nouvelles récemment recueillies : « En relisant les épreuves [pour la nouvelle édition des œuvres complètes] les douleurs de l'enfantement me sont revenues, j'étais particulièrement stressé, j'ai vécu ça comme un combat avec l'ange. J'étais Jacob, luttant avec moi-même. » <sup>2</sup> Il y a donc Angèle, Michel-Ange-Jacob et, il y a *L'Ange de Ravenne*.

L'Ange de Ravenne est une œuvre d'art double : elle est photographie et calligramme, née du concours de trois personnes : le modèle, le photographe, le poète. La photographie réalisée par Maxime Godard est intitulée : « Graziella Borghesi – Ravenne, août 1987 ». Le calligramme, par contre, consiste en un poème de Michel Butor intitulé « L'Ange de Ravenne », strophe de six vers libres écrite sur les lignes structurantes de la sculpture que reproduit la photographie. Il s'agit là d'un texte « manuscrit » signé et daté : « Lucinges, avril 1990 ». Sur la photo, on voit une grande aile, sculpture sphérique aux lignes de fuite vigoureuses, courbée en diagonale. Elle couvre de haut en bas, de gauche à droite, à peu près tout l'espace du cadre. Au-dessus de l'aile, à droite, la tête d'un ange apparaît dans un petit coin ménagé avec art. Ne

<sup>1.</sup> Michel Butor, Passage de Milan (1954), dans Œuvres complètes de Michel Butor (sous la direction de Mireille Calle-Gruben), I. Romans, Paris, la Différence, 2006, p. 149.

 <sup>«</sup> Michel Butor – Écrire, c'est détruire les barrières », entretien avec André Clavel, L'Express, 21 septembre 2006, p. 78.

sont visibles que ses yeux, son front, ses cheveux se perdant dans le noir. Le regard de l'ange domine la scène. Le spectateur se sent attiré par deux grands yeux qui ont fasciné le poète et capté son attention. Moment d'arrivée ou de départ imminents? La photographie est, d'abord, le document d'une présence fugitive.

Au verso de la photographie, on trouve la traduction en italien du poème, L'Angelo di Ravenna, et quelques précisions concernant les détails d'édition. L'Ange de Ravenne est donc poème. Ce texte lyrique ouvre toute une suite de dialogues possibles qui l'insèrent dans un jeu herméneutique multiple. Voici quatre propositions. L'Ange de Ravenne est un dialogue qu'entame notre auteur avec a) deux artistes (Graziella Borghesi et Maxime Godard), b) avec le stilnovo italien (Dante), c) avec Yves Bonnefoy, d) avec lui-même, Michel Butor.

# Graziella Borghesi et Maxime Godard

« Ravenne, août 1987 ». L'œil de la caméra vise la figure d'un ange, tête de femme se cachant derrière son aile. La position en diagonale de l'aile confère à l'image une puissante verticalité qui suggère l'envol imminent, l'ascension. En unissant l'aile sculptée à la tête de femme vraie, le photographe a créé le simulacre troublant d'un ange, justement, surréel. L'ange est créature d'art et être humain. Sa nature est double. Elle s'arrache autant à l'humain qu'à l'artificiel, créant une essence autre. Le calme tout particulier se dégageant de son portrait éveille le désir de regarder l'ange plus longuement et d'apprendre davantage sur les circonstances de cette présence "céleste".

Déménageons: « Lucinges, avril 1990 » Le poète se trouve devant la photographie angélique. Son œil regarde, sa main écrit. Au silence mystérieux de l'apparition se mêle la voix lyrique. La création poétique est immédiate et plénière. Les vers écrits à la main puis la signature, trace civique du « littérateur », en font montre. Les lettres, les mots, les vers, la strophe sont captivés par la force de pesanteur du marbre, pierre jouissant de son exubérance baroque. L'alphabet se transforme en signes de gravure portant un message important. D'où l'effet de fonte, de sémiose, de trois arts: la sculpture, la photographie, la poésie.

Voici le texte français et, jeu de miroir trans-langagier, aussi la traduction italienne :

L'ange de Ravenne

Ses yeux ovales et grands de cette couleur céleste qui adoucit le rayonnement par l'humidité du regard se lèvent sur l'horizon de son aile repliée solide comme le marbre mais plus légère encore que les doigts emplumés du littérateur ou du photographe

L'angelo di Ravenna

I suoi occhi ovali e grandi di quel colore celeste che addolcisce l'irradiamento con l'umidità dello sguardo si alzano sull'orrizonte della sua ala ripiegata solida come il marmo ma più leggera ancora delle dita impennate del letterato o del fotografo

Le texte et la photographie se confondent dans le procédé d'illustration réciproque, la fonction poétique du texte étant toutefois triple : il est description, comparaison, inscription. Il décrit de manière très serrée les données picturales (yeux, regard, aile) et focalise l'effet mirobolant d'un regard. Il compare avec efficacité la matérialité lourde de l'aile à son effet esthétique de légèreté parfaite, légèreté due à l'intervention d'artistes aux doigts, malgré tout, trop pesants. Il s'inscrit, comme par osmose, dans la corporalité de l'objet (d'art) dont il est le référent sémiotique et s'érige en discours qui prise la symbiose des arts et leur potentiel de transcendance.

La dynamique du texte poétique évolue cependant en deux temps. La description (vv. 1-3) établit deux isotopies, celle de l'ange (ange, céleste, aile) et celle de l'œil (yeux, couleur céleste, regard) formant, finalement, un tout iconographique. Les relations de comparaison, elles, simples en apparence, sont de nature très complexe. Voici les termes qu'elles alignent : aile-marbre-doigts- (emplumés)-littérateur-photographe – jeu métonymique cohérent et dont la signification est celle-ci : l'art seul transmue l'apparence en essence, en connaissance.

Plus en détail et suivant l'expansion thématique du poème, le lecteur se sent interpellé par : deux grands yeux bleus au regard touchant et une aile somptueuse. L'aile, nul doute, est objet (d'art), sculpture. Mais elle est aussi allégorie. La performance allégorique de l'aile-objet transforme une femme en ange. Et l'ange est un archétype, une figure créée aux origines du temps, in principio, eks arches.

Michel Butor : Déménagements de la littérature

La métaphore des « doigts emplumés » du littérateur et du photographe enrichit le texte d'associations nouvelles. Ne permet-elle pas de voir le poète assis à sa table la plume en main, sa fantaisie prenant l'envol? Ne rappellet-elle pas, de plus, une importante étymologie selon laquelle le photographe est comme l'alter ego du littérateur? Tous deux, ils écrivent (graphein) – à l'encre l'un, à la lumière (photos) l'autre.

Ravenne-Lucinges. Dira-t-on qu'il s'agit là d'un rapport de transcendance?

### Le stilnovo et Dante

Revenons à Ravenne: Dante y meurt en exil dans la nuit du 13 au 14 septembre 1321. ³ Son tombeau est depuis longtemps un lieu de mémoire national. Dans sa jeunesse, Dante fait partie du cénacle des fedeli d'amore, un groupe de poètes célébrant leur dame. Guinizzelli, Cavalcanti et lui, Dante Alighieri, s'engagent à codifier la poétique du dole stil nuovo⁴. Ils exaltent le rapport œil-cœur générant l'amour, ils raisonnent avec Amor, leur dieu- tyran. Et ils portent aux nues la donna-angelo, la femme-ange.

Guinizelli, ami bolognais de Dante, nous a laissé le parfait exemple du genre de la lauda, de l'éloge : « Io voglio del ver la mia donna laudare / ed assembrarli la rosa e lo giglio : / piú che stella diana splende e pare / e ciò ch'è lassù bello a lei somiglia. » <sup>5</sup> La dame, la rose, le lys, le soleil – voilà de quoi réchauffer l'amant le plus refroidi. On remarquera la ligne ascendante de trois comparaisons symboliques qui rapidement rejoignent le ciel. L'ange de Ravenne – son regard, son aile – vibre dans le même grand air allégorique <sup>6</sup>.

Là-haut (« lassû ») et ici-bas – dans cette relation transcendante la donna est messagère <sup>7</sup> et réunit les deux sphères. Les poètes italiens lui attribuent des qualités célestes ouvrant ainsi leurs textes à l'interprétation selon les quatre sens de l'écriture (litteralis, allegoricus, tropologicus, anagogicus) <sup>8</sup>. Cavalcanti, le premier parmi les amis de Dante et auquel il a dédié sa Vita nuova, invite son lecteur à assister à l'arrivée du ciel de son amie : « Anglica figura novamente /

di ciel venuta a spander tua salute, / tutta la sua vertute / à 'n te locata l'alto dio d'amore. »  $^9$ 

Surtout le terme de salut rehausse le stilnovo au niveau d'une véritable théologie d'amour (Hugo Friedrich) 10. Dante en est le porte-parole dans la Vita nuova. Cette œuvre de jeunesse raconte l'histoire de son amour pour Beatrice, amour aux résonances malheureuses dont le poète cherche à se consoler par l'écriture poétique. C'est dans ce petit livre (« libello ») qu'il propose le concept de la gentilezza. Seul celui qui aime selon le code de la noblesse d'âme aime comme il faut. Le cas de Beatrice est exemplaire à cet égard. Le dieu Amorhabite ses yeux de sorte que son regard (« occhi ») est en possession d'un pouvoir miraculeux. Il convertit (« fa gentil ») l'amant à la noblesse d'âme. « Nè li occhi porta la mia donna Amore, / per che si fa gentil ciò ch'ella mira". Signe d'une théologie d'amour négative, Beatrice, dont le nom signifie la béatitude, est désignée d'abord par ce qu'elle n'est pas. Elle n'est pas « figliuola d'uomo mortale », la fille d'un mortel. D'où la bonne conclusion qu'elle provient « di deo ». 12

Un an après la mort de son amie, Dante fait l'expérience d'une épiphanie lui révélant les vraies implications de son amour pour *Beatrice*. Rêvant à elle, « ricordandomi di lei », sa main se met à dessiner comme par elle-même. À y regarder de près, il se rend compte d'avoir peint « uno angelo » qui, mystérieusement, ressemble à *Beatrice*<sup>13</sup>. Dante ne reverra son idole, alors transfigurée en ange, qu'à la fin de la *Divine Comédie*, au *Paradis*.

#### Yves Bonnefoy

1953, c'est pour Yves Bonnefoy l'année de la publication de son essai intitulé « Les tombeaux de Ravenne » et, en même temps, du cycle lyrique « Du mouvement et de l'immobilité de Douve », deux textes réfléchissant l'idée de « la possession de l'être » <sup>14</sup>, c'est-à-dire de la *présence*. Notons en passant que 1953 est pour Michel Butor l'époque de la rédaction (de « l'enfantement ») de son premier roman, *Passage de Milan*. Le thème de la mort rapproche ces trois

<sup>3.</sup> Ulrich Prill, Dante, Stuttgart/Weimar, Metzler, 1999. Le 14 septembre est aussi la date de naissance de Michel Butor.

<sup>4.</sup> Le sujet est vaste. En guise d'introduction voir Encyclopaedia Universalis, Paris, 2002, aux articles « Dante Alighieri » et « Dolce Stil Novo » (Paul Renucci). Cf. aussi Christian Bec, La littérature italienne de Dante au Chevalier Marin (XIII<sup>e</sup>-XVII<sup>e</sup> siècle), Paris, PUF, 1982. Cf. aussi Antologia della poesia italiana I – Duecento –Trecento, Cesare Segre et Carlo Ossola (éds.), Turin, Einaudi-Gallimard, Bibliothèque de la Pléiade, 1997, et Hugo Friedrich, Epochen der italienischen Lyrik, Frankfurt, Klostermann, 1964.

<sup>5.</sup> Antologia della poesia italiana, op. cit., p. 384.

<sup>6.</sup> Encyclopaedia Universalis article « Allégorie » (Daniel Poirion).

<sup>7.</sup> Aggelos en grec signifie le « messager ».

Le contexte est bien documenté. Pour une introduction récente très valable, voir Horst-Jürgen Gerigk, Lesen und Interpretieren, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht 2002.

<sup>9.</sup> Antologia della poesia italiana, op. cit., p. 436.

<sup>10.</sup> Hugo Friedrich, « Amor und Amorlehre », Epochen der italienischen Lyrik, op. cit., p. 58

<sup>11.</sup> Antologia della poesia italiana, op. cit., p. 493.

<sup>12.</sup> Dante, Vita nuova, Edoardo Sanguineti (éd.), Milano, Garzanti (i grandi libri), ³1982, p. 3. « Ella non parea figliuola d'uomo mortale, ma di deo ». Il s'agit ici d'une théologie d'amour spéculative, car Beatrice « sembla être » (« parea ») non mortelle, mais immortelle. Les implications transcendantes sont évidentes.

<sup>13.</sup> Dante, Vita nuova, op. cit., p. 63.

Yves Bonnefoy, « Les tombeaux de Ravenne » [1953], dans Yves Bonnefoy, L'Improbable, Paris, Mercure de France, 1959, 9-34, p. 23.

Michel Butor : Déménagements de la littérature

sence », présence « indestructible, éternelle » <sup>23</sup>. pure 21. Là, où la pierre endigue la mort, escamotant « la tombe », l'ornement d'un « (p) ouvoir d'apaisement » 19 qui à travers l'« allégresse » 20 de celle que suggère l'ornement sculpté à sa surface. Si la pierre nue – le sarcode l'être. 17 La contemplation des tombeaux de Ravenne décrit le paradigme flottant à la surface « laisse passer la mort » 22 et inaugure « l'Idée faite pré phage – est lisible comme chiffre de « l'angoisse » 18, l'ornement, lui, est doué nécessaire pour mieux distinguer la signification profonde de la pierre nue là l'intensification notable de l'existence, de là aussi l'idée de la possession mentale 16 inscrit la présence de la mort au sein de la vie et inversement. De le point de départ. La philosophie bonnefoysienne de l'affirmation fondales tombeaux ravennois - les sarcophages du vie siècle surtout - marquent lucide que porte Bonnefoy sur la pierre, réflexion d'ordre ontologique dont unités de textes. 15 Le concept de la présence cristallise à travers la méditation rejoint la joie

librement avec l'essai philosophique. Écoutons-en un exemple : Les poèmes que Bonnefoy dédie à Douve, sa Béatrice à lui, communiquent

15. Ronald G. Giguère, « Le Thème de la mort dans Du mouvement et de l'immobilité de Douve », Le dans Critique 66 (1976) p. 636 d'une "vie multiple et totale, première et unique" ». Jean Roudaut, « Le Lit de la poésie, Yves Bonnefoy », qui définit la *présence* comme « la sensation vécue, à certains instants, de l'unité du monde, l'expérience monde sensible, de la mort, de la présence et [...] de l'unité. » (p. 96) Giguère rappelle aussi Jean Roudaut à tout le moins, que la poésie de Bonnefoy évoque une définition de cette notion vue sous les aspects du demeure dans le temps de l'écriture. C'est ainsi que l'on peut affirmer, […], que le langage est la réalité ou, concept de la présence : « Si fugitive qu'elle soit dans la réalité de l'expérience vécue, la présence est ou concept de la réalité dans la poésie d'Yves Bonnefoy, Paris, Nizet, 1985, p. 43-71. Voici son approche du

Karlheinz Stierle, « "Donner à vivre" : les fondements d'une poésie de l'affirmation », dans Yves Bonnefoy du quatre-vingtième anniversaire d'Yves Bonnefoy, Strasbourg, Presses universitaires de Strasbourg, 2003 *et l'Europe du XXª siècle,* textes réunis par Michèle Finck, Daniel Lançon et Maryse Staiber à l'occasion 16. Yves Bonnefoy, « Les tombeaux de Ravenne », op. cit., p. 24-25, « Affirmer, tel est mon souci. » Cf

l'Europe du XX<sup>e</sup> siècle, op. cit., p. 441-450. 17. Gérard Gasarian, « Glissement progressif de l'intensité de Breton à Bonnefoy », dans Yves Bonnefoy et

Ravenne », op. cit., p. 15 goisse. Peut-être un bloc grossier, défait, pillé eût-il affirmé le néant ». Yves Bonnefoy, « Les tombeaux de 18. « Ce principe [de la présence] paraît dans l'ornement. Peut-être la pierre nue eût-elle apporté l'an

19. Ibid., p. 16

20. *Ibid.*, p. 15. « Je n'y [à Ravenne] éprouvais pourtant qu'allégresse. Je me réjouissais des sarcophages. »

21. Ibid., p. 17. Bonnefoy pense même à l'excès d'une joie « trop fiévreuse et trop pure ».

qui laisse passer la mort ». 23. *Ibid.*, p. 34. « La tombe (la pierre et l'ornement) dit que la présence est indestructible, éternelle. » 22. Ibid., p. 17. « Oui, l'ornement protégeait Lazare d'être dans un corps périssable. Filet aux larges mailles

A chaque instant / je te vois naître, Douve, // A chaque

conscient de la vie » 25 dont les tombes, en Egypte comme à Kavenne, portent les traces évidentes. L'alternance réfléchie de la naissance et de la mort rend sensible à « l'accent Naître en mourant, mourir en naissant - le paradoxe n'en est plus un.

à L'Ange de Ravenne. Ravenne, nous dit Bonnefoy, « naît d'un seul regard » 26 a réprimé l'indifférente parole, elle retient l'archétype parmi nous. »  $^{\rm 28}$ l'ange, l'ange étant un archétype. La réflexion de Bonnesoy autour de la pré le texte-image butorien et le « regard regardant » dans l'essai philosophique qu'il faudrait distinguer, l'une de l'autre, valorisant le « regard regardé » dans Bonnefoy et Butor sont deux maîtres d'une école moderne du regard essentiel vit d'une vie subtile qui se fait sur le marbre par frémissement ». 27 En ce sens, vertige, qui appelle et retient les yeux dans les recourbements du marbre, qui Bonnefoy se fait l'interprète en évoquant le « (p) ouvoir d'apaisement [...] et de gie moderne. Dans les deux cas, on constate une espèce de catharsis dont Butor, en y imprimant ses vers, Bonnefoy en y lisant la signature de l'ontolo-Ravenne comme à Lucinges, le marbre se mue en prétexte à la connaissance l'écriture spontanée, chez Godard et Butor, ne font qu'un. Mieux encore : à On en dira autant de la figure de l'ange. La photographie instantance et pondances se multiplient et Tombeaux de Ravenne semble, tout à coup, préluder détourne de la vie physique des êtres, et s'emporte vers quelque ciel, la pierre sence conduit à une conclusion analogue : « Si dans le monde orné la forme se bonnefoysien. Chez Butor, telle a été notre réflexion provisoire, l'aile fait De l'Egypte à Ravenne, de Passage de Milan à L'Ange de Ravenne, les corres-

en passant par la Grèce. Dans Douve, on ne trouvera pas d'ange. Mais, qui ne poétiques s'inspirent de l'antiquité païenne allant « de l'Égypte à Ravenne »  $^{29}$ est absente chez Bonnefoy - ou aimerait être tel. Ses textes philosophiques et stilnoviste inscrit l'Ange de Ravenne dans l'iconographie chrétienne qui, elle, phore de l'être? Il est temps d'ouvrir une petite parenthèse. Le sous-texte Archétype de quoi? De l'ange? De la présence? De tous deux comme méta-

<sup>24.</sup> Yves Bonnefoy, « Du mouvement et de l'immobilité de Douve », dans Poèmes, Paris, Mercure de France, 1973, p. 26.

Ravenne. « Je déduis de l'aspect des grandes tombes [...] l'accent conscient de la vie ». « Les tombeaux de 25. Bonnefoy constate une continuité de la signification des tombes allant de l'Egypte ancienne jusqu'à Ravenne », op. cit., p. 33.

<sup>26.</sup> Ibid., p. 26.

<sup>27.</sup> Ibid., p. 16.

<sup>28.</sup> Ibid., p. 18.

<sup>29.</sup> Ibid., p. 11

cherche pas l'ange, finira par découvrir le phénix, figure mythique par excellence de la continuité de l'être.

D'ailleurs, la lecture en alternance des textes de l'Ange de Ravenne et du poème intitulé Phénix 30 appartenant au recueil Du mouvement et de l'immobilité de Douve ne fournit-elle pas ce qui ressemble à deux volets d'une même configuration de l'éternel retour?

#### Phénix

Loiseau se portera au-devant de nos têtes, Une épaule de sang pour lui se dressera. Il fermera joyeux ses ailes sur le faîte De cet arbre ton corps que tu lui offriras.

Il chantera longtemps s'éloignant dans les branches, L'ombre viendra lever les bornes de son cri. Refusant toute mort inscrite sur les branches Il osera franchir les crêtes de la nuit.

Deux métaphores – celle des « crêtes de la nuit » (Bonnefoy), d'une part, et celle de « l'horizon de [l'] aile » (Butor), d'autre part – concourent, nous semble-t-il, à l'évocation poétique d'un au-delà immanent et, simultanément, d'un en-deçà transcendant, et dont la verticalité de la composition photographique est comme l'annonce objectivante différée.

#### **Michel Butor**

Le phénix est messager, l'ange aussi. Tous deux, ils sont voyageurs. Vers quels lieux? Voilà l'aporie des temps modernes. La poésie ne reste pas indifférente aux questions difficiles. Au contraire, elle met en action son potentiel de transmutation. Dans son essai intitulé « Le voyage et l'écriture », qui date de 1972, Butor s'interroge, comme il le rappellera lui-même, sur « la relation entre la ville et le tombeau » ³¹. Il y découvre, à la rubrique des « Verticales » ³², les voyages d'ascension et de descente, dont *Le Purgatoire* et *L'Enfer* de Dante sont de grands exemples.

Nous revoilà auprès de *Beatrice* dont la figure est celle de la femme-ange et celle, aussi, de l'allégorie de la Poésie. De par l'allégorèse *Beatrice, Douve* et l'*Ange de Ravenne* se confondent. Et l'interview de Michel Butor accordée à

# Michel Butor : Déménagements de la littérature

L'Express réclamant comme mission de la poésie une « nouvelle spiritualité » et de « nouvelles mythologies » <sup>33</sup> est à relire dans ce contexte vocatif.

Rappelons, en guise de conclusion, la présence d'anges peuplant le volume des *Tombes Titubantes* de Michel Butor, recueil qui réunit cinquante-deux photographies et autant de poèmes. L'ange Azraël, à la fin du livre, retient notre attention. Intermittences d'absences et de présences futures – l'ange reviendra. Le poème nous en assure. En attendant le retour de l'ange, jetons un regard sur la scène qui s'ouvre au cimetière hivernal, cité silencieuse aux tombeaux blanchis :

Colonnes obélisques stèles Sarcophages dalles chapelles Dansent lentement sous la neige 34

Cette danse lente de *tombes tilubantes* nous ramène, subrepticement, auprès d'Angèle Vertigues et nous replace par ses « danses sauvages » dans les limbes de sa mort. La *danse*, voilà ce qui donne à penser, serait-elle une figure butorienne analogue à celle de la *présence* bonnefoysienne, et, enfin, à découvrir?

<sup>30.</sup> Yves Bonnefoy, « Du mouvement et de l'immobilité de Douve », op. cit., p. 53.

Michel Butor, Frédéric-Yves Jeannet, De la distance – déambulation, Bordeaux, Le Castor Astral, 2000, p. 213.

<sup>32.</sup> Michel Butor, « Le voyage et l'écriture », dans Romantisme 4 (1972), 4-19, p. 15.

<sup>33. «</sup> Michel Butor – Écrire, c'est détruire les barrières », entretien avec André Clavel, L'Express, 21 septembre 2006, p. 79.

<sup>34.</sup> Henri Maccheroni, Tombes titubantes – Poèmes de Michel Butor, Neuchâtel, Éditions Ides et Calendes, 2000, [1] – livre sans pagination.